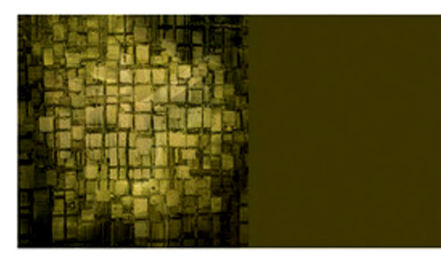
# رقي إفالقياني





# رقائقالقرآن









## ک دار الحضارة للنشر و التوزيع ، ١٤٣٤ هـ

فهرست مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر السكران، إبراهيم عمر رقائق القرآن./ إبراهيم عمر السكران - الرياض ١٤٣٤هـ ١٧٠٦ص: ١٤٠٤هـ ١٠٠٨مم ردمك: ٥-٥٥٥م-١٠-٢٠٨٠

أ-العنوان

١- .القرآن – تفسير

1882/1.01.

ديوي ۲۲۷٫۲

رقم الإيداع: ١٤٣٤/١٠٥١٠ ددمك: ٥-٥٤٥٣-١٠٣-٩٧٨

# دار الحضارة للنشر و التوزيع

ص.ب ۱۰۲۸۲۳ الریاض ۱۱۲۸۵ هاتف: ۱۱۲۸۳۰۵ – ۲۲۸۳۳۳ فاکس: ۲٤۸۳۰۰۶ المستودع: هاتف ۲٤۱٦۱۳۹ فاکس: ۲٤۲۲۵۲۸ موقعنا علی الإنترنت ۲۴۱۲۱۳۹ فاکس: www.daralhadarah.com.sa

الرقم الوحد: ١٩٠٨ • • • ٩٢٩







#### مقدمة

### الحمد لله وبعد:

إنسان هذا العصر منهمك في دوامة الحياة اليومية، أصبح الواحد منا كأنه ترس في دالوب المهام والتفاصيل الصغيرة التي تستلمك منذ أن تستيقظ صباحاً، حتى تلقيك منهكاً فوق سريرك في أواخر المساء.

دوامٌ مضن، ورسالة جوال، وبريد إلكتروني، وتعليق فيسبوكي، وخبر تويتري، ومقطع يوتيوبي، وتنقل بين الفضائيات، وصراخ منبهات في طرق مكتظة، وأعمال مؤجلة كلما تذكرتها قرصك

الهم، والتزامات اجتماعية أخذ بعضها بركاب بعض، إلخ إلخ.

هل نظم الاتصالات المتقدمة هذه مشكلة؟ لا، قطعاً، بل هي نعمة من الله يجب تسخيرها فيما يرضيه، لقد جنينا منها الكثير، نعم ربحنا، لكن لا أدري، أشعر أننا خسرنا «الصفاء».

صفاء الذهن، وخلو البال، والتأمل الرقراق حين يتطامن السكون من حولك..

حين يكون الإنسان في فلاة من الأرض، وتناديه عشرات الأصوات تتناهشه من كل جهة، فإنه لا يزداد إلا تيها وذهولاً، وأرانا ذلك الرجل الذاهل بين ضجيج المدنية المعاصرة..

وخصوصاً، إذا انضاف إلى ذلك أغاط الترفيه التي غزت حياتنا، والاسترسال في السهرات مع الأصدقاء في استراحات الضياع..

ومن أفظع نتائج هذا الانهماك المضني في تروس المدنية المعاصرة تلك القسوة التي تدب إلى القلوب

فتستنزف الإيمان، وتفزع السكينة الداخلية، حتى صارت شكوى شائعة..

ألم يحن لنا أن نستقطع وقتاً نهرب فيه من هذا التطاحن المعاصر لنعيد شحن أرواحنا بنسيم الإيمان..؟ ألم يأن لنا أن نرقق قلوبنا بالقرآن..؟

وكون القرآن هو المفزع لتزكية النفوس وترقيق القلوب وتصفية الأرواح وانتشالها من الثقلة الأرضية ليس استنباطاً أو وجهة نظر، بل هو حقيقة دل عليها القرآن ذاته.

كما قال الله تعالى: ﴿ فَذَكِرْ بِٱلْفُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ (١). وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنْدِرُكُم بِٱلْوَحِي ﴾ (٢). ووال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنْدِرُكُم بِٱلْوَحِي ﴾ (٢). ووصف الله القرآن بأنه موعظة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رّبِكُمْ ﴾ (٣).

والحقيقة أنه كانت تمر بي مشاهدات اجتماعية في الحياة اليومية فكنت أتأمل بعضها في ضوء القرآن، وأتنقل

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٧٥.

بين الآيات، وأقلب معانيها، وأحاول أن أستخلص هدايات القرآن في مثل هذه الأحداث والمواقف، ثم أسجل خلاصة هذه التأملات في فصول متناثرة في أوقات متفاوتة..

وقد كانت تلك التأملات لا تزيدني إلا دهشة من أسرار القرآن في تليين القلوب وترقيقها، وتزكية النفوس، وبناء السمو والرقي والجمال الأخلاقي والتعبدي فيها..

وفي هذه الرسالة التي بين يديك ستمر بك حصيلة بعض هذه التأملات، فهذه الرسالة في جوهرها هي مشاهدات اجتماعية مررت بها ثم عرضتها تحت سراج القرآن، وانكشف لي فيها معان أخاذة في ترقيق القلب، وتليينه وتزكيته وتطهيره، وإعادته لمساره الطبيعي، ودونت خلاصة هذه النتائج والتأملات في هذه الفصول التي ستمر بك بإذن الله.

والله أعلم، وصلَّى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

**أبو عمر** ذي القعدة ١٤٣٣هـ

iosakran@yahoo



#### ذهول الحقائق

في يوم الأربعاء الثاني من شهر الله المحرم، لعام ثلاثة وثلاثين وأربعمائة وألف؛ قدم إلى الرياض أحد أقاربي يكنى بأبي عبدالكريم، وهو في منتصف الأربعينات من عمره، وكانت بيني وبينه مودة حميمية خاصة، وإلى هذه الساعة ما رأيت مثله في سلامة القلب للناس، والإحسان للمستضعفين كالعمال والجاليات والأطفال ونحوهم، وله على فضل خاص لا أنساه ما حييت..

وما إن وصل منزلي إلا وكانت أثار الإرهاق بادية عليه، فطلب فراشاً ونام في المجلس ساعةً... ولما حان موعد الغداء أيقظته وتناولنا الغداء سوياً، ثم جلسنا نتجاذب أطراف الحديث، فأثار صاحبي مسألة (صلاة الجماعة للمسافر)، وطلب مني كتباً عن هذا الموضوع..

فصعدت لمكتبتي وأتيت بجزء الصلاة من فتاوى ابن باز التي فرِّغت من نور على الدرب، وفتاوى ابن عثيمين التي جمعها الشيخ فهد السليمان..

قرأنا المسألة التي أرادها، ثم استأذن صاحبي وغادر..

هذا كان يوم الأربعاء، وفي يوم الجمعة الذي يليه اتصلت بي والدتي تقدم لي خبراً على التدريج، فقالت لي: أبو عبد الكريم، يا وليدي، الحمد لله على قدره، جاءه حادث.

ثم سكتت.

سألتها: وفي أي مستشفى هو الآن؟

فقالت لي: توفي، الله يرحمه..

صمتُ برهةً، وودعت الوالدة وأغلقت الهاتف، كل الذي دار في خلدي تلك الساعة أن الوالدة أتاها الخبر بشكل خاطئ، وأن أبا عبد الكريم قطعاً لم يمت..

مكثت قليلاً ثم عاودت الاتصال، وسألت والدتي: أنت متأكدة من الخبر؟

قالت: هاهم أهله يبكون يا وليدي، الله يرحمه.

ودّعت الوالدة مرةً أخرى، وأغلقت الهاتف، وبقيت في مكاني لا أعرف ماذا أصنع..

ثم اتصلت بشقيقه، فلما رد علي وسمعت صوته المتهدج، دب إلى اليقين.

وسألته: أبو عبد الكريم ..؟

فقاطعني، وقال بصوت ممزوج بعبرات متكسرة: أبو عبد الكريم يطلبك الحل.

أدرت محرك سيارتي متوجها لمنزله خارج الرياض، وذهبت في نفر من أهله إلى مغسلة الموتى التي سيغسل فيها.

انتظرنا سويعةً، وحين فرغ المغسل أذن لنا بالدخول، وكشف لنا عن وجهه، فسلمت عليه، وقبلت بين عينيه، ودعوت له، ولم أملك نفسي حينها أن قلت: ما أطيبك حياً وميتاً يا أبا عبد الكريم.

جلسنا في منزله وقدم بعض الناس يعزون، وأنا لا زلت غير قادر على الإفاقة من صدمة المواجهة.

عدت للرياض، ومكثت ليالي وصورته لا تفارق ناظري، وأعيد تذكّر كل كلمة قالها حين كان في ضيافتي يوم الأربعاء الذي سبق وفاته.

بل وكنت أدخل مجلس منزلي، وأشاهد الزاوية التي افترشها ونام فيها، وأشكو بثي وحزني إلى الله، وأكظم أزيزاً في داخلي ما استطعت.

مررت بحوادث ووفيات كثيرة، لكن لأول مرة يهجم علي الإحساس بقرب الموت ودنو الأجل بمثل هذه الصورة..

لما كنت في منزل ذويه، والمعزّون يقدمون عليهم، كنت أطالع وجوه الناس، وأنظر لنفسي بينهم وأقول: كلنا قدمنا للعزاء، وغالبنا يظن أن المصيبة مصيبة غيره، وننسى أن هناك ساعة سجلت لكل واحد منا سيغادر فيها هذه الحياة، وسيغسّل، ويوضع في كفنه، ويوسد لحده، وتصف اللبنات فوقه، ويهال عليه التراب، وينصرف الناس عنه.

من الناس من سيموت في هذا الشهر، ومنا من سيموت قبيل رمضان هذا العام ولن يدركه، ومنا من سيدرك سنةً أو سنتين أو ما زاد على ذلك، ولكنها النهاية المحتومة..

# ساعةٌ مكتوبةٌ قريبةٌ منا سنغادر فيها هذه الحياة..

هذه الساعة التي تم تحديدها قبل أن تخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، ثم كتبها الملائكة الكرام في التقدير العمري حين كان الإنسان جنيناً عمره أربعة أشهر، نحن نسير إليها الآن بالعدّ التناقصي..

فإذا كان العام الماضي يفصلنا عنها ثلاث سنين، فاليوم يفصلنا عنها سنتان، وهكذا نحن نقترب كل دقيقة من هذه اللحظة الحاسمة للانتقال للدار الآخرة والمسكن الأبدي..

هذه الحقيقة الكبرى كيف غفلتُ عنها طوال هذه السنوات؟

وكيف يغفل كثير من الناس عنها؟

الكثير من الناس يعرف هذه الحقيقة معرفة نظرية عقلية بحتة، لكنه لم يعشها يقيناً قلبياً غامراً يستحوذ على تفكيره..

ومن أعاجيب النفوس، وما يمور فيها من الأحاسيس؛ أن بعض الناس يكره ذكر الموت، ويدور في مشاعره الخفية أنه حين يتحاشى ذكره فإنه يبتعد عنه، وأنه حين يذكره فسيكون قريباً منه، ويتكلف الأسباب المشروعة وغير المشروعة في مدافعة الموت؛ يظن أنه سيؤجل يومه المكتوب، وهذا (الفرار النفسي) من الموت صوره القرآن تصويراً تبكيتياً حين قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفِرُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ مِنْدُ فَإِنَّدُ مُلَاقِيكُمْ بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ فَيَ تُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيْنَاتُهُمْ بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ ) ﴿ اللهِ اللهِ الْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيْنَاتُهُمْ بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) .

وهَبْ أنك فررت، وافترض أن خطراً من الأخطار سلمت منه؛ فحتى ما ستعيشه بعد ذلك سيظل فترة زمنية محدودة، يقول تعالى: ﴿ قُل لَن يَنفَعَكُمُ ٱلْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِنكَ الْمَوْتِ أَوِ ٱلْقَتْلِ وَإِذَا لَا تُمَنَّعُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية: ١٦.

فحتى لو سلمت من خطر معين، فسيظل المتاع قليلاً، وسيأتي خطر لن تفر منه..

وصور القرآن معنى آخر قريباً من الفرار، وهو «التحايد»..

ذلك أن «الفرار» ابتعاد عن موضع الخطر، وأما «التحايد» فهو أشبه بمحاولة التحاشي عن سهام الموت، يقول تعالى: ﴿ وَجَآءَتُ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ يَحِيدُ ﴿ اللَّهُ مَا كُنتَ مِنْهُ يَحِيدُ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

فلن ينفع الفرار، ولن ينفع التحايد، وستأتي قريباً ساعة الانتقال للدار الأبدية.

بل تأمل ما هو أعجب من ذلك، وهو أن الإنسان يسير بقدميه إلى الموضع الذي كتب الله وفاته فيه، وهو لا يعلم القدر المخبوء، حيث يقول تعالى: ﴿ قُل لَّوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمُ لَبَرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتَلُ إِلَى مَضَاحِعِهِمْ ﴾ (٢).

بل قد تجد كثيراً من الناس يمر بطريق، أو غرفة، أو مستشفى، أو غيرها، سنوات عديدة من عمره،

<sup>(</sup>١) سـورة ق. الآيـة: ١٩.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٥٤.

ولا يخطر بباله أن هذا الموضع الذي يمر به يحتمل أن يكون هو الذي كتب الله وفاته فيه بعد كذا وكذا من الساعات والدقائق..

والمراد أن هذه اللحظة القادمة التي تنتظرني وتنتظرك يا أخي الكريم؛ لحظة لا تقبل التأجيل ولا التقديم، ساعة قررها الجبار جل جلاله، كما قال تعالى: ﴿ وَلَكِن يُوَخِّرُهُمْ إِلَىٰ آَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَثْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَثْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَثْغِرُونَ ﴾ (١).

ومن جملة التعلق بالأسباب المادية أن كثيراً من الساسة والأثرياء يتوهمون أنهم في قصورهم المشيدة أبعد عن مخاطر الموت من سكان الشقق والصفيح والأحياء العشوائية، والقرآن يكشف هذا الشعور المزيف، حيث يقول تعالى: ﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ لَيُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُولُواْ يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُولُواْ اللّهُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُولُواْ اللّهُ الْمَوْتُ وَلَوْ لَيْدُولُواْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ولذلك فإن فريقاً من الناس يكره فريضة (الجهاد) لأنه يظن أنها تقربه للموت! وينسى أن الموت قُرِّرت له ساعة

<sup>(</sup>١) سـورة النحل، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ٧٨.

معينة قبل أن يخلق، وقد شرح القرآن شيئاً من هذا التصور كما يقول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبِّنَا لِمَ كَنَبَّتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ لَوَلَآ كما يقول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبِّنَا لِمَ كَنَبَّتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ لَوَلَآ أَخَرَنَنَا إِلَى أَجَلِ قَرِبِ ﴾ ﴿ (١).

ولذلك يعرف الناس قصصاً كثيرة لمقاتلين تمرغوا فوق جبهات الشظايا، وزحفوا تحت قصف الطائرات، ومع ذلك عادوا لبلدانهم وعمروا سنين عددا.

ويعرف الناس بالمقابل أصحاء أشداء داهمهم الموت فجأة فوق أسرَّتهم الأنيقة..

لاذا؟ لأن هذه الأجال محسومة قبل أن يخلق الناس، لا ينفع فيها فرار ولا تحايد، ولا محاولة تجاهل وتناس للحظة فراق الدنيا..

بل إن بعض الجهلة إذا ذُكر له أن رجلاً من الناس مات في سبيل الله يقع في قلبه أن سلامته هو من هذا الموت نعمة من الله! وهذا نظير تفكير عبدالله بن أبيّ حين حكى الله تصرفه ومقالته: ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَيُبَطِّئَنَ فَإِنَّ أَصَلَبَتَكُمُ مُصِيبَةً قَالَ قَدْ أَنعَمَ ٱلله عَلَى إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ٧١.

لقد وقفت بعد هذه الجنازة المهيبة، وأخذت أتذكر قوائم من الأصدقاء والأقرباء وغيرهم ممن حانت ساعة رحيلهم المكتوبة، وودعونا في السنوات السابقة..

تذكرت أصدقاء درسوا معنا في المرحلة الثانوية، وأصدقاء درسوا معنا في الجامعة، وأقرباء كانوا يخالطوننا بشكل دوري..

وتذكرت علماء كانوا سمع الدنيا وبصرها، حين كنا نتداول أخبارهم، تذكرت ابن باز، وابن عثيمين، وابن جبرين، وابن غديان وغيرهم.

بل تذكرت رسول الله عليه الذي مشى في طرقات المدينة، وقرأ بالناس إماماً في مسجده النبوي، وجلس مع أصحابه بعد صلاة الفجر..

ذهبوا كلهم بين أطباق الثرى، فكيف يا ترى يأمن الإنسان ويغفل وهو يرى الناس حوله يتناقصون؟! هذا والله سر من أسرار النفس البشرية..

حين يتمعن الإنسان في هذه الحقيقة الكبرى، حقيقة الموت؛ تسري به سلسلة التساؤلات إلى هذه المفارقة التي نعيشها يومياً، أعني التناقض بين العقيدة والسلوك..

إذا كنا نؤمن فعلاً بأن لحظة توديع الدنيا قريبة منا، قريبة منا جداً، إنها لحظة بالأبواب، إنها على طرف الثمام، وقد أخذت أعداداً من ساكنونا وآكلونا وناقشونا وزاملونا ودرسونا؛ فكيف يا ترى نغفل ونحن نرى أخبار الموتى لا تتوقف؟!

وقد أشار القرآن إلى هذه المفارقة بين قرب الأجل في مقابل استمرار الغفلة، فقال تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ اللَّ ﴾ (١).

وأخذت مرةً أتأمل أسباب هذه الإشكالية في كتاب الله، وأحاول البحث عن موقف القرآن من هذه العلاقة، فوجدت ثلاثة مشاهد صوّر القرآن تفاصيلها تكشف سراً من أسرار المشكلة، ألا وهي مشكلة «التأجيل».

فهذه الخطايا التي لازلنا نواقعها لا تجدنا غالباً مخططين للاستمرار عليها، وإنما نقول في أنفسنا: إنها مجرد فترة يسيرة، وسنصحح أوضاعنا جذرياً، لكن الزمان يتفارط، وينسل الوقت من بين أيدينا ونحن لا نشعر، حتى نتفاجاً بملك الموت واقفاً فوق رؤوسنا ليأخذ أرواحنا في الساعة المقدرة..

<sup>(</sup>١) سـورة الأنبياء. الآية: ١.

أرأيت؟ إنه الذهول عن الحقائق الكبرى تحت غمامة «التأجيل»..

أمامنا اليوم فرصة للعمل الصالح قبل أن تأتي هذه الساعة القريبة المفاجئة التي لن تنفع فيها التوسلات بالعودة لزمان العمل..

وأخبرنا كتاب الله عن فئام من الناس حين يحضرهم الموت يسألون الله فسحة زمنية يسيرة ليتصدقوا، ولكن بعد ماذا؟ بعد أن فات الأوان؟! يقول الله: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّارَزَقَنْكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِكُ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيقُولُ رَبِّ لَوْلاَ أَخْرَتَنِيَ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِن الصَّلِحِينَ ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن يُوَخِرُ اللهُ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِن الصَّلِحِينَ ﴿ وَاللهُ وَلَن يُوَخِرُ اللهُ لَا اللهُ عَمَلُونَ ﴿ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيتان: ٩٩. ١٠٠.

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، الآيتان: ١٠ (١)

وها نحن الآن في زمن إمكانية التصدق، فهل سنتردد في قرار النفقة، حتى تأتي تلك الساعة التي نبدي فيها الاستعداد للتصدق، ولكن بعد فوات الأوان؟!

لازلنا الآن في الساعات الأخيرة التي تسبق إغلاق باب التوبة، والتوبة إلى الله تحتاج قراراً فورياً عاجلاً، قراراً لا يحتمل التأجيل ثانية واحدة، قراراً يجب أن يدشن الآن، قبل أن تفوت الفرصة..

هذه المشاهد الثلاثة التي ذكرها القرآن عن أحوال المحتضرين، وأمنياتهم، من أشد المشاهد زلزلة لمشاعر المؤمن الموقن بلحظة الموت وقربها، وخصوصاً إذا وضع نفسه في هذه المشاهد، فتخيل كيف لو كان هو نفسه يسأل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٨.

الله عند الاحتضار أن يعود للدنيا ليعمل صالحاً! أو يسأل الله أن يعود للدنيا ليتصدق ويكون من الصالحين! أو يسأل الله عند الاحتضار أن يتوب عليه ويغفر له!

وفي كل هذه الأمنيات يواجه بالرفض، لأنها دعوات تجاوزت الموعد النهائي للقبول! وقد كان يمكنه ذلك لو بادر قبل هذه اللحظة..

والواقع المشاهد اليوم أن من أكثر ما ينسج حول العيون حجاب الغفلة التنافس الاجتماعي على الدنيا، فالمرء منذ أن يُستجر إلى «دوامة المباهاة» فإنه لا يكاد يفيق منها إلا على أعتاب القبر.

والناس اليوم كأفراس رهان على المناصب، والمساكن، والسيارات، والملابس، لا يكاد أحدنا يلتقط أنفاسه من هذه المنافسات الاجتماعية على حطام الدنيا..

وقد نبه القرآن على هذا المعنى الواسع بأوجز عبارة وأبلغ صياغة، بالله عليك تأمل قول ربنا: ﴿ أَلَهَ نَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) سورة التكاثر الآيتان: ١، ٢.

أرأيت أين تنتهي حفلة التكاثر هذه؟ تنتهي عند أول ليلة في القبر، وحينها يكتشف أحدنا أنه ضيع حياته المستقبلية الحقيقية، ولكن بعد ماذا؟ بعد فوات الزمن المحدد من الله جل وعلا.

وهذا التكاثر الذي تحدثت عنه (سورة التكاثر) جاء في آية أخرى في سورة الحديد، حيث يقول الله: ﴿ اَعْلَمُوۤا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ال

وإذا وفق الله الإنسان أن ينخلع من ملاحظة ما يكتسبه الخلق، ويتزاحمون عليه، والتحرق على المنافسة فيه، من مناصب، ومساكن، وسيارات، وعقارات، وأرصدة، ونحوها، وأقبل على ما هو أعظم من ذلك، وهو صناعة المستقبل الأبدي، وعمارة النفس بالله؛ فإنه سيكتشف للحياة معنى أخر، معنى أسمى من الحطام الصغير المؤقت..

كلما رأيت نفسي في غفلة، وكلما رأيت نفسي وقد ذهلت عن الحقائق الكبرى، أخذت أردد: فتش عن (دوامة التكاثر)!.

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد، الآية: ۲۰.

وبكل صراحة فإنني لا أعرف مفهوماً عقلياً لا يكاد المرء حين يتأمله أن يطيق آثاره الإيمانية مثل المقارنة بين (أبدية الحياة الآخرة) و(تأقيت الحياة الدنيا)..

مقارنة التأقيت بالأبدية تجعل الدنيا رقماً مهملاً لا يستحق الذكر أصلاً، الأبدية ليست مئة سنة، ولا ألف سنة، ولا مليون، ولا مليار، ولكنه أبد الأبدين بلا نهاية..!

من يستطيع أن يتصور؟!

ثم قارن تلك الحياة الأبدية بالدنيا التي لا تتجاوز سُنيات معدودة..!

مجرد التأمل في مفهوم (الأبدية) يكاد أن يصل بالنفس إلى أعظم مراتب العزم.

تأمل معي هذا المثال! لو قيل لشخص من الناس: إنك ستجلس في هذا البلد الذي أنت فيه خمس سنين، ثم سننقلك إلى بلد مجاور وستعيش فيه مئة سنة، فماذا ترى هذا الرجل صانعاً؟

لا شك أنه سيحول كل ممتلكاته وأمواله وأرصدته إلى البلد الثاني الذي سيعيش فيه الزمن الأطول،

وسيقتصد في الصرف في بلده الأول قدر الطاقة، ويتبلغ بالكفاف، لأنه ينتظر الحياة المستقرة في البلد الثاني الذي سينتقل إليه.

إذا كان هذا في المقارنة بين منزلين أحدهما خمس سنين، والآخر مئة سنة، فكيف بالله عليك سيكون التصرف حين المقارنة بين منزل مؤقت ومنزل مؤبد لا ينتهى أصلاً؟!

ثم ليس الأمر «مؤبداً» فقط، بل قد يكون مؤبداً بأعلى درجات السعادة في قصور الجنة ونعيمها، أو مؤبداً في أحط درجات الآلام الجسدية والنفسية في أودية النار ولهيبها، كل ذلك أبد الآبدين..!

وماذا بعد مفهوم (الأبدية) من واعظ؟!

وكنت ألاحظ في كثير من كتب الفكر المعاصر أنها تكاد تخلو من ذكر الموت والدار الآخرة وصناعة المستقبل الأبدي، ويعدون ذلك شأناً غير رفيع!

فذكرت هذه الملاحظة لأحد الشباب الذين يقرؤون في هذه الكتب، فقال لي: إن هذا تصرف له ما يبرره.

#### قلت له: وما الذي يبرره؟

فقال لي: (إن استحضار الموت واليوم الآخر يصرف الإنسان عن بناء الحضارة والنهضة، فيجب أن نؤمن بالموت واليوم الآخر، ثم نحيده حتى نستطيع أن نبني الحضارة والنهضة بعيداً عن الضغط النفسي لفكرة الموت واليوم الآخر)! هذا ملخص كلامه، بعضه بعبارته وبعضه بمعناه.

والحقيقة أن هذا فهم مغلوط كلياً، ولا يقول هذا الكلام رجل قرأ كتاب الله وأيقن صدقاً بمعانيه، فإن استحضار الموت واليوم الأخر هو الذي يدفع فعلاً للعمل الصالح النافع المثمر طبقاً لمراد الله..

تأمل -مثلاً - لما ذكر الله الصلاة، وهي رأس العبادات، ذكر أنه لا يطيقها إلا من يوقن بالموت ولقاء الله، قال تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَاسْتَعِينُوا إِلَّا الصَّبْرِ وَالصَّلَوةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَالْمَالُونَ النَّهُ مُلْقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ مَلْكُونَ النَّهُ مُلْكُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

فانظر كيف كانت الصلاة هينة ميسرة لمن امتلاً قلبه باليقين بلقاء الله...

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآيتان: ٤٥. ٤١.

ولما ذكر الله تخاذل جنود طالوت، بين أنه لم يقف ويثبت معه إلا من امتلأت قلوبهم باليقين بلقاء الله، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَهُۥ هُوَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. قَالُواْ لَا طَاقَةٌ لَنَا الْيُوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ وَ قَالَ اللهِ يَطُنُونَ وَجُنُودِهِ وَ قَالَ اللهِ يَطُنُونَ وَجُنُودِهِ قَلِيلَةً عَلَيْنَ يَطُنُونَ وَكُمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةً عَلَيْنَ يَطُنُونَ وَنَهُ قَلِيلَةً عَلَيْنَ اللهِ وَكُمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةً عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ وَاللهُ مُعَ الصَّكِيرِينَ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهُ مُعَ الصَّكِيرِينَ اللهُ الله

فانظر كيف لم يصبر في مقام الجهاد، إلا من عمرت نفوسهم بحقيقة الموت واليوم الآخر..

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٩.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآبة: ٢٣.

وامتلاء القلب باليقين بقرب الأجل والحساب نبه عليه القرآن في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبُ أَجَلُهُمُ ﴾ (١).

وأعاد ذات المعنى في مطلع سورة الأنبياء، فقال تعالى: ﴿ أَقْرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴿ أَقْرَبُ ﴾ (١).

وقد كان أئمة الأولياء في هذه الأمة يستحضرون دوماً قرب الأجل ودنو الموت، فهذا رأس أولياء هذه الأمة أبو بكر الصديق – رضوان الله عليه – يستحضر هذا المعنى كثيراً، فقد روى البخاري في صحيحه قصة مؤثرة عن أبي بكر، حيث جاء فيه: «لما قدم رسول الله عليه أبو بكر وبلال»، فكان أبو بكر إذا أخذته الحمى يقول:

كل امرئ مصبح في أهله والموتأدنى من شراك نعله (١)

<sup>(</sup>١) سـورة الأعراف، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١.

والمراد أنه ليست الإشكالية في أن يستحوذ على القلب والعقل اليقين بقرب الأجل والحساب، فهذه شعبة إيمانية قرآنية عظيمة، وإنما الخلل هو تعطيل العمل والفتور عن الدعوة والإصلاح..

وقد أوضح كتاب الله أن اليقين بلقاء الله يدفع للمزيد من العمل، ويمنح المؤمن القوة والصبر، لا العكس كما يتوهم كثير من التغريبيين، أو من أصابتهم بعض شُعب التغريب..

والحقيقة أن استحضار الحقائق الكبرى كالموت ولقاء الله، وتمزيق ضباب الذهول الذي يلفها؛ يثمر للمرء تصحيحاً هائلاً في مسيرته العلمية والدعوية والاجتماعية، ويغير جذرياً من نظرته لكثير من الأمور، فيصبح يقرأ الأشياء على ضوء سؤال: هل تقرب من الله وتنفع في اليوم الأخر أم لا؟

وهذا السؤال القلق المشفق منذ أن يسيطر على التفكير تنقلب شخصية المرء رأساً على عقب، ويصبح نظره أبعد من مظاهر الأمور، ومسافاتها القصيرة،

ولا يـزال هـذا الـــؤال القلق يـقوده ويسيّره حـتى تـأتــي لحظة لـقـاء الله فيحمد العاقبة: ﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبَلُ فِي الْمَلِنَا مُشْفِقِينَ الْعَاقبة: ﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبَلُ فِي الْمَلْكَ عَلَيْنَا وَوَقَنَا عَذَابَ السَّمُومِ (٧٠٠) ﴾ (١١).

ومن أعظم آثار هذا السؤال: القلق والانزعاج حول طبيعة قضاء الوقت والعمر، فالإنسان الغافل عن ذكر الموت تمر أوقاته وساعاته دون أن يتنبه ويتساءل حول جدوى ما يصنع..

لكن المؤمن الذي يهجم عليه ذكر الموت، ودنو الأجل، وقرب لقاء الله، فإنك تجده يزهد في اللقاءات والاجتماعات في استراحات الضياع التي تذهب فيها الأوقات سدى، وتتعالى فيها القهقهات، ويجوب الناس فيها أحاديث لا تقرب من الله، إن لم تكن تبعد عنه، حتى وإن كان ظاهر الجالسين الصلاح أو طلب العلم، فالعبرة بالحقائق، وما أكثر ما تكون المجالس في غير ما يقرب من الله..

<sup>(</sup>١) سورة الطور الآية: ٢٧.

المؤمن المستحضر لحقيقة الموت، ودنو الأجل؛ يبخل بوقت أن يذهب في روايات تلو روايات، وأفلام سينمائية تتلاحق أضواؤها، وتتبع لتعليقات وترهات على صفحات المواقع الاجتماعية كالفيسبوك وتويتر ونحوهما، أو منتديات الإنترنت..

طالب العلم الجاد الذي تشبع بحقيقة الموت تختلف نظرته للمؤلفات والكتب، ويدب إليه الزهد في الترف النظري، ويصبح مقصوده في الكتب (معرفة الهدى بدليله)، ويضمر شغفه بمُلح العلم ونكته ولطائفه الجانبية، وتصبح في مرتبة تبعية غير مقصودة بالأصالة، وإنما مقصوده الأصلي معرفة (معاني كلام الله ورسوله) والانفعال والتخلُّق بها، وبثها في الناس..

والمجاهد الذي يجاهد التيارات البدعية والفكرية المنحرفة إذا تشبع قلبه بحقيقة الموت وقرب الحساب؛ صار يقتصد في ذكر الناس إلا بقدر ما يبين الحق ويظهره، وما أحسن العبارة المنقولة عن الإمام الحافظ عبدالله بن عون شيخ شعبة وابن المبارك! أنه قال: «ذكر الناس داء، وذكر الله دواء»(۱).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ٤٤٨/١١.

والمؤمن الذي امتلأ قلبه باليقين بلحظة القبر، يتحرق على أوقات الانتظار، والمسير، والجلوس العابر؛ أن تذهب في غير ذكر الله، وأي جمال وبهاء لحالة الذاكر لله واقفاً وجالساً ومضطجعاً والتي يصفها كتاب الله في قوله سبحانه:

بل تأمل ما هو أعجب من ذلك! وهو أن الله يأمر بالصلاة التي كلها أذكار، ثم بعد الصلاة يأمر باستمرار الذكر على هذه الأحوال، فيقول تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَاذَكُرُواْ ٱللَّهَ قِيكُمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ ﴾ (١).

بالله عليك خذ هذا المثال العابر: تأمل هذه الساعات التي فاتت من ظهر اليوم، أو من عصر اليوم، أو السهرة التي قضيتها البارحة، هذه الساعات التي فاتت، ذهبت علي وعليك، هذه الساعات سلخت من أعمارنا ولن تعود أبداً، فإن كنا عمرناها بتسبيح أو تحميد أو تكبير أو سجدة، أو مدارسة علم نافع، أو مصلحة للمسلمين؛ فإنها ستكون شاهدة غداً في صحائفنا، تبيض وجوهنا وتسرنا

<sup>(</sup>١) سـورة آل عمران، الآية: ١٩١.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٠٣.

في اليوم العصيب. وإن ذهبت هذه الساعات من نهار اليوم وليله سدى، فيا حسرتنا ويا غبننا في فرصة أعطيت لنا ثم سحبت ولم نستغلها!!

ساعات كانت لنا ثم ذهبت، نعم ذهبت ولن تعود، انتهت الفرصة..!

كلما تأملت في هذا المعنى تغشاني الذهول من برودنا أمام دقات الساعة التي لا تتوقف.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ﴿ وَاُتَّبِعُواْ أَحْسَنَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَيِّكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمْ أَن تَقُولَ الْعَدَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ أَن تَقُولَ الْعَدَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ نَفُسُ بَحَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّا خِرِينَ ﴿ أَن اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّا خِرِينَ ﴿ أَن اللّهِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّا خِرِينَ ﴿ أَن اللّهِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّا خِرِينَ ﴿ أَن اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّا خِرِينَ ﴿ أَن اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ



<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآيتان: ٥٥، ٥٦.





#### لحظة فداء

مشهد مؤثر مربي قبل زمن قريب، شعرت معه كأنني توقفت عن التنفس، ثم في لحظات يسيرة طافت بذهني ذكريات قصص كثيرة سمعتها، هذا المشهد الذي رأيته كأنما قدح شرارة في مخزن الذكريات، ومازالت تتقافز أمام عيني كلُّ ما أتذكره من قصص ذات صلة بهذا المشهد..

دعني أحدثك أولاً عن هذه الذكريات والقصص التي هجمت علي متزاحمة في لحظات يسيرة، ثم أروي لكم المشهد المؤثر الذي استثارها من مهجعها..

من هذه القصص التي تذكرتها قصة أحد الإخوان الذين لي بهم علاقة خاصة، حكى لي مرة أنه كان نازلاً من الدور الثاني في منزله، ويحمل بين يديه بُنيّته الصغيرة التي شارفت إكمال الربيعين من العمر..

يقول صاحبي: وأنا في وسط درجات السلّم نازلاً عثرَت قدمي، فسقطتُ، وبنيتي بين يدي، فوجدتني بشكل تلقائي سريع أنحرف إلى الأرض بالطرف الأخر من جسمي لأداري عن بنيّتي سقوطها على الأرض، وبسبب رفعي لها بكلتا يدي فإني لم أستطع أن أحمي نفسي، فتسبب لي ذلك بكدمات شديدة، وذهبت بنيّتي تكمل لعبها وهي لا تعلم ما الذي جرى لي؟!

كنت أتأمل قصة صاحبي وأتعجب كثيراً من مشاعر الأبوة هذه التي جعلته بشكل عفوي سريع يؤلم نفسه لتسلم بنيته! فيقيها بنفسه، ولا يفكر في اتخاذ القرار، بل يندفع لذلك بلا شعور في أجزاء من الثانية..!

قصة أخرى مماثلة تذكرتها أمام ذلك المشهد، وهي قصة صاحب آخر حكى لي مرة أنه لازال يتذكر وهو صغير أنه كان في ليلة من الليالي مريضاً يئن طوال الليل، وأن والدته كانت بجانبه تنظر إليه، وتختنق أنفاسها مع كل زفرة من أنينه، وتتوجع له حتى تكاد تخرج روحها من التألم له..

ليس هذا كله هو اللافت، وإنما يقول صاحبي: إنه كان يسمع والدته - رحمها الله - كانت تتمتم بدعاء وتقول: «ياليته فيني ولافيك وأنا أمك».

فكنت أتعجب كثيراً كيف تتمنى تلك الوالدة الحنونة أن يكون المرض فيها وليس في ولدها؟!

يا لمشاعر الأمومة هذه التي لا يمكن تحيل مدى فدائها لفلذة كمدها!!

قصة أخرى -أيضاً-شبيهة بما سبق تذكرتها أمام ذلك المشهد، يقول لي صاحبي: إنه كان مرة من المرات في غاية الإرهاق، ويتضور جوعاً، ولما وصل المنزل كانت زوجته تعد له وجبة هي من أطيب وأشهى الوجبات إلى نفسه، وأخذ يتشاغل بكل شيء ريثما ينتهي إعداد الوجبة المرتقبة،

فلما انتهى الأمر ووُضِع الطبق بين يديه بعد أن كاد يعصره الانتظار، جلس بجانبه طفله الصغير وأخذ يشير إلى الطبق، ثم يشير إلى فمه، وينظر إلى والده! لم يكن الطفل جائعاً بقدر ما هو تطفل الصغار، ومع ذلك فإن هذه التوسلات أنست الوالد نفسه، وأخذ يلقّم طفله الصغير ونسي نفسه..!

يا للدهشة؟! كيف يغيب الإنسان عن نفسه أمام توسلات طفله الصغير؟! تلك أحاسيس الأبوة..

وخير من هذه القصص السابقة، وأشرف وأجل منها، قصة أخرى قفزت لذهني حين كنت أمام ذلك المشهد المؤثر، وهي قصة وقعت أمام النبي على السنة الثامنة للهجرة، وذلك أنه حين جاء سبي هوازن رأى النبي على السبي في السبي عن السبي عن السبي عن مربن الخطاب القصة فيقول: «قُدِم على رسول الله على السبي، فإذا امرأة من السبي تبتغي إذا وجدت صبياً في السبي أخذته فألصقته ببطنها وأرضعته، فقال لنا رسول الله: «أترون هذه المرأة طارحة ولدها في النار»؟ قلنا: لا والله وهي تقدر على أن لا تطرحه.

فقال رسيول الله: «لله أرحيم بعباده من هذه بولدها»(۱).

فتعجب النبي عليه من شدة لهفة هذه الأم بصبيها، حتى كانت تلتقط صبياً إثر صبي من السبي فتلقمه ثديها!

فيا سبحان الله! ما أعظم مشاعر الأمومة والأبوة تجاه أطفالهم! وهذاليس شأناً مختصاً بالبشر، بل حتى الحيوانات العجماوات تحمل من مشاعر الأمومة الحنون شيئاً مثيراً للأحاسيس وكوامن النفوس، ففي سنن أبي داود عن ابن مسعود أنه قال: «كنا مع رسول الله عليه في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا حمّرة معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاءت الحمّرة فجعلت تفرش، فجاء النبي سيسلط فقال: «من فجع هذه بولدها؟ ردوا ولدها إليها»(٢).

فانظر كيف كان هذا الطير يفرش جناحيه ويدنو إلى الأرض مفجوعاً بفراخه، فكيف إذن تكون مشاعر الأدميين تجاه أطفالهم؟!

<sup>(</sup>١) البخاري: ٩٩٩ه، مسلم: ٧١٥٤.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: ٢٦٧٧.

بل وفي صحيح البخاري أيضاً أن النبي عَلَيْكُ حين ذكر الرحمة التي أنزلها الله في الأرض يتراحم بها الخلق قال عن الحيوانات: «حتى ترفع الفرس حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه»(١).

المهم، أن هذه القصص العجيبة الأخاذة المدهشة أخذت تتلاحق أمام عيني بصورة حزينة حين كنت أمام مشهد مؤثر مرّ بي قبل أيام، والرابط الجامع والمعنى المشترك بين هذه القصص لا يخفى على القارئ، وهي أنها كلها تعكس شدة شفقة الأباء والأمهات على فلذات أكبادهم..

كنت أتذكر هذه القصص السابقة، ثم أعيد التأمل في هذا المشهد الذي استحوذ على أحاسيسي، هذا المشهد الذي استثار هذه القصص من مكامنها في ذاكرتي..

أتدري ما هو هذا المشهد المؤثر الذي هيّج كل هذه القصص في نفسى يا أخى الكريم؟

<sup>(</sup>١) البخاري: ٦٠٠٠.

إنه بكل اختصار «آية» من كتاب الله كادت تذهب بلبّي وأنا أقرؤها، فكل ما أعرف من رحمة الأبوة والأمومة بأطفالهم فإنه سيذهب بها هول لحظة مشاهدة الناريوم القيامة، فيتمنى الأب العطوف والأم الحنون أن يتخلصوا من هذه النارحتى لو أرسلوا فلذات أكبادهم إليها، يقول الحق تبارك وتعالى في مشهد مرعب: ﴿ يَوَدُّ المُجَرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينِ بِبَنِيهِ ﴾ (١).

هل نتخیل أننا سنقابل في ساعة قریبة ناراً عظیمة مخیفة تطیش أمام زفیرها عقولنا حتى یتمنى المرء أن یفدي نفسه منها بإرسال أبنائه وبناته إلیها؟ إنه خبر الله سبحانه: ﴿ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِيزِ بِبَنِيدِ ﴾!

يا الله، يا فرجنا إذا أغلقت الأبواب! اللهم.. السلامة السلامة من هذه النار التي أذهبت عقل الوالدين من شدة أهوالها حتى نسوا أغلى الناس إليهم، بل تمنوا أن يكون أولادهم مكانهم ويتخلصوا منها!

<sup>(</sup>١) سورة المعارج: الآية: ١١.

أطفالهم الذين كانوا يفدونهم ويقدّمونهم على أنفسهم، ستأتي لحظة الفداء الكبرى التي تصعق فيها النفوس من شدة الهلع حين تسمع فوران نار يوم القيامة، وزفير لهبها، وهي تأكل الناس والحجارة.

وأمام ذلك المشهد فإن الوالد يود لو يفتدي من عذاب يومئذ ببنيه!

يا الله، إلى هذه الدرجة يصل الهول والرهبة، يود المجرم لو يفتدي من عذاب يومئذ ببنيه..!

أمام هذا الذعر المهول تذهب كل تلك الأحاسيس العطوف، أي رعب أكثر من هذا الرعب الذي ينسي الوالدين مشاعر الأبوة والأمومة؟! أي مشهد مخيف ذلك الذي ينسي الوالدين فلذات أكبادهم؟! ﴿ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينِ بِبَنِيهِ ﴾...

يا ربنا السلامة، السلامة..





### الإطراق الأخير

برغم أن إنسان هذه الحقبة الزمنية من التاريخ غارق في لجج المدنية المعاصرة ومنتجاتها التقنية والاتصالية، ولا أنه مع ذلك فإن المؤمن تعتريه لحظات مفاجئة بين فينة وأخرى تنتشله من هذا المسلسل المتماسك، فيخرج من مدارات التفاصيل الصغيرة، ويستعيد وعيه بالحقائق الكبرى..

لحظة الصدمة تقع دوماً حين يتذكر المؤمن لحظة لقاء الله، وقرب هذه اللحظة. وقد أشار القرآن إلى مفارقة مؤلمة، وهي شدة قرب لقاء الله، مع كون الإنسان يغفل كثيراً عن هذه الحقيقة،

# 

والقرآن أخبر عن المعاد بطرق كثيرة متنوعة جداً، ولا أظن باحثاً يستطيع أن يستوعب الآيات القرآنية التي شرحت بعض مشاهد القيامة، وهذه الكثافة الهائلة لهذه الآيات التي تربط العقل المسلم باليوم الآخر ليست عبثاً، ولم تكن كثرتها مصادفة أو اعتباطاً، ولكنها لأغراض لا تخفى على المهتم بمغزى كلام الله، والمعنى بمكونات القرآن ورسائله الضمنية..

والحقيقة أنه من بين الآيات التي تحدثت عن اليوم الآخر لفت انتباهي وشدني كثيراً طائفةٌ من الآيات صورت الناس لحظة القيام من قبورهم..

صورت تلك الآيات مشهد الذهول البشري، بالله عليك! انظر كيف يصوِّر القرآن مشاعر المقصِّرين في ذلك اليوم: ﴿ وَلَا تَحْسَبُكَ ٱللَّهُ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْلِمُونَ إِنَّمَا يُوْجِرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصِرُ (اللهُ مُهَطِّعِينَ مُقْنِعِي إِنَّمَا يُوْجِرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصِرُ (اللهُ مُهُطِّعِينَ مُقْنِعِي أَنَّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآيتان: ٤٢، ٤٣.

انظر كيف سنقوم من قبورنا شاخصة أبصارنا، مهطعين أي مسرعين، ومقنعين رؤوسنا ننظر من شدة الأهوال، ومن شدة التحديق بحيث لا تطرف العين، وصف القرآن هذه الحالة بأنهم «لا يرتد إليهم طرفهم»، ومن شدة الفزع والرعب وصف الله القلوب بأنها فارغة فقال: «وأفئدتهم هواء»..

ومن التصويرات القرآنية الأليمة لتلك اللحظات، تصوير لحظة الانكسار والذل والضعة التي تعتري المقصّر، يقول تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ اللهُ ﴿ (١).

بالله! تخيل نفسك منكساً رأسك في ذلك اليوم تتمنى العودة لدار العمل، وافجيعتاه!

بل وصف الله الخجل والذل في ذلك اليوم وصفاً أخر يجعل الإنسان ينظر مُسارقةً كما يقول تعالى: ﴿ وَتَرَكَهُمُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ لَيُظُرُونَ مِن طَرِّفٍ خَفِي ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>Y) سورة الشوري، الآية: ٥٤.

والإنسان الذليل الخائف يسود وجهه، وتعلوه القتامة حتى كأن الليل البهيم يعلو محياه، كما قال الله تعالى: ﴿ كَأَنَّمَا آُغَشِيَتُ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مُظْلِمًا ﴾ (١).

أرأيت وجهاً كأنه الليل؟! يالذلِّ ذلك اليوم!!

ومن الصور القرآنية التي تنخلع لها القلوب صورة الجثو على الركب في ذلك اليوم، فترى الناس مستوفزين لا يصيب الأرض منهم إلا ركبهم وأطراف أقدامهم، كما قال تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَى إِلَى كِنْبِهَا ٱلْيُومَ بَعْزَوْنَ مَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ هَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ هَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّال

وكما وصف الله القلوب أنها من شدة فزعها كأنما هي خالية «وأفئدتهم هواء»، فإنه في موضع آخر وصف الله القلب من شدة الرعب بأنه من شدة خفقانه كأنما صعد للحنجرة مع الصمت المطبق: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآرِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحُنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الآيتان: ٢٨، ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ١٨.

وثمة آيات أخرى كثيرة تصف الذعر الشديد، وذهول الناس في ذلك اليوم..

ولا يقطع نياط القلب مثل علمنا بأن هذه الأحوال التي وصفها كتاب الله لا يفصل بيننا وبينها إلا مجيء ملك الموت في الساعة المقدرة اليوم أو غداً، ومع ذلك لا زالت الغفلة تكبلنا..!

وفي ستة مواضع من كتاب الله وصف الله ذلك اليوم بأنه «بغتة» أي مفاجئ، كما قال الله: ﴿ حَتَّى ٓ إِذَا جَآءَ تَهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً ﴾ (١)، ﴿ لَا تَأْتِيكُو اللهَ اللهَ عَنَّ الْاَ اللهُ عَنْ اللهَ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ا

فيا ليت شعري على أي حال سيباغتنا ذلك اليوم؟!

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٤٠.

واللافت في الأمر -أيضاً - أن علماء الإلهيات يؤكدون أن القرآن أكثر من ذكر اليوم الآخر بما لا يوجد مثله في الكتب السماوية، كما يقول أبو العباس ابن تيمية: «وفي القرآن من ذكر المعاد وتفصيله، وصفة الجنة والنار، والنعيم والعذاب؛ ما لا يوجد مثله في التوراة والإنجيل»(۱).

بل إن الله تعالى تمدَّح بتعظيم نفسه بإلقاء الوحي على الرسل لكي ينبهوا الناس على اليوم الآخر، فجعل الله من أعظم وظائف الوحي تذكير الناس بقرب لحظة لقاء الله، كما قال تعالى: ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَجَنَتِ ذُو ٱلْعَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عِلَي مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عِلْ اللهُ اللهُل

والله إنه لأمرٌ محرج أن يكون الله يوضح لنا أن من أغراض الوحي تنبيه الناس على لقائه، ونحن غافلون عن هذه الغاية القرآنية العظيمة.

هل نحن حين نتلو القرآن نستحضر أن من مقاصد القرآن تعميق استحضار اليوم الآخر في النفوس؟ هل منحنا الآيات التي تصور مشاهد اليوم الآخر منزلتها التي تستحقها؟

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح: ٧٩/٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ١٧.

حين ننشغل بدنيانا ونغفل عن هذا اليوم القادم، فنحن لا نغفل عن يوم عادي أو يوم مهم فقط، إننا نغفل عن يوم وصفه كتاب الله بقوله: ﴿ إِنَّ هَنَوُلاَ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴿ ﴾ (١).

هذا الإطراق، وخشوع الأبصار، وتنكيس الرؤوس، وفراغ القلوب من الرعب، والجثو على الركب، في ذلك اليوم العصيب، ما سببه؟

لماذا تتيبس الأعصاب وتتجمد الأطراف؟

لا شك أن ذلك بسبب هول العذاب، والخجل من الأعمال، ولكن ثمة - أيضاً - أمر آخر أعظم من ذلك كله، وهو جلال وهيبة الله تعالى إذ يتجلى لذلك اليوم.

سبب الإطراق إدراك الجميع لـ «عظمة الله»، إنه الرحمن -جل وعلا- تخشع له الأصوات في ذلك اليوم المهول: ﴿ يَوْمَ بِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لَا عِوْجَ لَهُ مَ وَخَشَعَتِ المهول: ﴿ يَوْمَ بِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لَا عِوْجَ لَهُ مَ وَخَشَعَتِ الْمُ اللَّمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٠٨.

وقال جل شأنه عن ذلك اليوم: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِللَّهِ مِن ذَلَكَ اللَّهِ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ومعنى عنت: أي خضعت وذلّت واستسلمت، كما قال أهل التفسير.

حسناً، كلما استطاع المسلم التخلص من الضباب الكثيف الذي يصنعه الانهماك في الدنيا، ومنح نفسه ساعة تأمل في لحظة صفاء، وتذكر قرب لقاء الله، فإنه سيتفاجأ بحيوية جديدة تدب في نفسه، سيشعر كأنما قام قلبه باستحمام إيماني يزيل عنه العوالق والأوضار، ستتغير نظرته لكثير من الأمور..

ومن أهم ما يصنعه استحضار لقاء الله في النفوس الزهد في الفضول، فضول النظر، وفضول السماع، وفضول الكلام، وفضول الخلطة، وفضول النوم، وفضول تصفح الإنترنت، ونحوها، فيصبح المرء لا ينفق نظره وسمعه ووقته إلا بحسب الحاجة فقط..

ومما يصنعه استحضار لقاء الله في النفوس الإقبال على القرآن، فيعيد المثقف المسلم صياغة شخصيته الفكرية

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١١١.

على ضوء القرآن، لأن الله في هذا اللقاء العصيب القادم سيحاسبنا على ضوء هذا القرآن، كما قال تعالى: ﴿ وَقَدْ النَّهُ نَكُنَّا ذِكَرًا اللهُ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ وَيَحْمِلُ يَوْمَ الْقِينَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكَرًا اللهُ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ وَيَحْمِلُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وِزْدًا اللهِ اللهُ الله

وقال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَعَمِيتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَآءُ يَوْمَ بِنِهِ فَهُمْ لَا يَشَاءَ لُونَ اللهُ ا

وإنه والله لغاية الخسارة أن يبني المثقف المسلم شخصيته من كتب فكرية منحرفة، هل رأيت أخسر ممن يترك النبع ويترشف المستنقعات؟!

ومما يصنعه استحضار لقاء الله في النفوس إقبال المرء على نفع إخوانه المسلمين في دينهم ودنياهم.

في دينهم مثل: تعليم الناس معاني كلام الله ورسوله، وفي دنياهم مثل: حاجات المسلمين الطبية والهندسية والسياسية والاقتصادية ونحوها.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيتان: ٩٩، ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآيتان: ٦٦، ٦٦.

وأي تهييج لهذه المنزلة الإيمانية العظيمة وهي نفع المسلمين أشرف من قول النبي عليه في صحيح مسلم: «من نفس عن مؤمن كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه»(۱).

إنه الله في عونك ما دمت في عون أخيك، أرأيت كيف يستجلب عون الله؟!

فمن استحضر لقاء الله هل يستطيع أن يتجاهل دماء إخوانه النازفة في كثير من بلدان المسلمين؟ هل تستطيع أن تنسى مسؤوليتك أمام الله وأنت تتذكر صور الأشلاء واستغاثات الثكالى وأنين الأطفال في كثير من بلدان المسلمين المنكوبة؟!

ومما يصنعه كثرة استحضار لقاء الله الاستخفاف بالجاه في عيون الخلق، والتعلق بالجاه عند الله جل وعلا، وماذا يغني عنك ثناء الناس وأنت تعرف من خطاياك ما لو علموه لما صافحوك؟!

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، ۷۰۲۸.

من وضع بين عينيه لقاء الله، والمنزلة عند الله، وكيف ستبدّل الآخرة من منازل الناس بشكل انقلابي كما قال تعالى عن الآخرة ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ﴿ اَفِعَةُ ﴿ الله من استحضر ذلك كله؛ علم رخص الشهرة والظهور والرياسة، وكسد سوقُها في قلبه، وأيقن أنها أهداف في غاية التفاهة، بحيث لا تستحق دقيقة جهد، فضلاً عن أن يذهب عناء السنين في العلم والعمل وجمع الكتب وعناء الليالي لأجل مديح الناس..!

يا الله، كيف يدع الإنسان جبار السموات والأرض، وينصرف قلبه لمخلوق ضعيف مثله يتوسل مديحه ويتزين لثنائه؟!

وأين الله من الناس؟!

وصيتي لنفسي وأخي القارئ أنه: كلما اصطدت نيتك وقد التفتت إلى المخلوقين فتذكر مباشرة قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٩٥.





## فضل الصخور على القلوب

نعرف جيداً من خلال تجاربنا اليومية أن إيماننا في قلوبنا يمر بحالات متفاوتة، بل شديدة التفاوت.

تارةً نشعر بدفء الإيمان في قلوبنا يتصاعد، فيرقُ القلب ويلين ويخفّ ويرفرف، فتنيب النفوس وتذعن، حتى نجد في نفوسنا اندفاعاً لافتاً للعمل الصالح، ونفوراً من المعصية. وتارات أخرى نشعر بالإيمان في نفوسنا يتبلد، ويفتر، حتى نجد من استثقال الطاعات والتكاسل عنها ما يشعرك أنك مكبل، كأنك تمشي في قيود، تستوعر الخطى.

هذه أحاسيس لا يكاد يخلو أحدنا منها، لكن إلى أي مدى يا ترى يقسو القلب ويتجمد الإيمان فيه؟ ما هي أدنى مراحل يبوسة القلب؟

تخیل ما شئت من هذه المراحل والصفات لقسوة القلب، ثم استمع إلى تصویر القرآن لحالة محزنة مخیفة من حالات قسوة القلب، یقول الله جل وعلا: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسَوةً ﴾ (۱).

إنه ليس كالحجارة فقط، بل قد يكون كما تصوّر الآية «أشد قسوة»!

بالله عليك! هل تتخيل قلباً أقسى من الصخر؟

بل إن الله تعالى ذكر فضل الحجر على بعض القلوب، في صورة يتصبب المؤمن منها حرجاً! حيث تستكمل الآية التصوير: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوَ أَشَدُ قَسُوةٌ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَ إِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآبة: ٧٤.

كم هي مقارنة موجعة! الله تعالى يذكر فضل وتميز الصخور على بعض قلوب بني آدم! فيذكر من فضائل الصخور أنها من لينها ومطاوعتها تنشق لينفسح من بين جوانحها الماء المتدفق، أو تهبط وتتردى كأنما خضعت وتذللت..

حتى إن إمام التفسير في زمانه قتادة بن دعامة السدوسي (ت١١٨هـ) لاحظ هذه المقارنة القرآنية بين الصخور وبعض قلوب بني آدم، فعلّق تعليقاً بديعاً قال فيه:

«عَذَر الله الحجارة، ولم يعذر شقيّ بني آدم» (١)!

ولكن ما الذي يحدث إذا قسا القلب؟ ما الأثار التي تستتبع هجوم قسوة القلب؟

الحقيقة أن القلب إذا قسا خسر القدرة على الاتصال بالله سبحانه وتعالى، ومناجاته، والتشرف بالانطراح بين يديه.

وهذه اللحظات التي يتقلب فيها القلب بين يدي الله هي من أرقى وأجمل وألذ لحظات الدنيا..

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ١٣٦/٢.

أي شؤم لقسوة القلب إذ يتسبب في مضادة أمر الله! الله يقدّر المرض والمجاعة والحروب والفقر، يريد من العبد أن يرتفع ويتشرف باللجوء إلى الله، والتضرع له، والتمرغ فوق تراب العبودية، وتعفير الوجه بذل الإخبات، ولكن قسوة القلب تكبل العبد فلا يصعد لهذه المنزلة العظيمة.

تأمل مرةً أخرى الآية الكريمة: ﴿ فَلَوْلَاۤ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتُ قُلُوبُهُمۡ ﴾.

وهل يقف أمر (قسوة القلب) عند الحرمان من مقامات الإيمان الرفيعة كالتضرع لله؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيتان: ٤٢، ٤٣.

ولذلك فإن الله بحكمته البديعة جعل في النصوص مواضع مشتبهة، ومكن الشيطان من الإغواء كوناً وقدراً، فيلقي الشيطان أمام قلوب الناس لذائذ الشبهات، وكلاليب الحيل والمكايد، فلا يصبر ويسلم للنصوص ويترك مواضع الاشتباه إلا من رقت قلوبهم بالإيمان، ولا يطيش عقله أمام هذه النصوص فيتخذها تُكأة لتقصيره إلا من قسا قلبه، كما قال الله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً كما قال الله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً لِلَّا الله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً لِلَّا الله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً لِلَّا الله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً لِللهِ اللهِ قَلُوبُهُمْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الأبة: ٥٣.

وقد يتصور كثيرٌ من الناس أن (قسوة القلب) مجرد سبب للمعصية، ويغفل الكثيرون عن أن (قسوة القلب) قد تكون نتيجة وعقوبة من الله على المعصية ذاتها، فيعاقب الله العبد إذا عصاه بأن يسلط عليه قسوة القلب، كما قال الله تعالى: ﴿ فَيِمَا نَقِّضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِي . ﴿ فَيِمَا نَقِّضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِي . ﴿ فَيِمَا نَقِّضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِي . ﴿ فَيِمَا نَقِضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِي . ﴿ فَيَمَا نَقَضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِي . ﴿ فَيَمَا نَقَضِهِم اللهِ اللهُ العَلَيْهُمْ وَجَعَلْنَا اللهُ عَالَيْهُمْ قَالِي . ﴿ فَيَمَا نَقَضِهِم اللهِ اللهُ عَلَيْهُمْ وَجَعَلْنَا اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِيمَا اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِيمَا اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِيمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِمُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسِمُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسَالُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْسَالُهُ وَالْمُعَلِي اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الْعَقَالَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ فَيْمُ لَقَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ عَلَيْهُمْ الْعَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِي الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعُلَالِي الْعَلَيْمُ الْعُلِي الْعُلِمُ الْعُلِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِيْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ ال

وكون الله سبحانه يعاقب على الذنب بالذنب، وينكّل بالخطيئة على الخطيئة، هذا معنى له نظائر في كتاب الله كقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواً وَلَقَدْ عَفَاٱللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ ٱللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ ٱللَّهُ عَنْهُورٌ حَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ إِنَّ اللَّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

وقول الله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوٓاْ أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ (٣).

وقول الله عز وجل: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَنَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۚ ﴾ ('').

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٠.

فانظر كيف ينتقم الله من الزيغ بالزيغ، ويعذب على مرض القلب بزيادته، ويجازي على الذنب بضعف العبد في حالات الشدة؟! وهكذا فإن الله يعاقب على قسوة القلب إذا لم يداوها المرء بمزيد من قسوة القلب، كما قال الله تعالى: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيةً ﴾ (١).

ربما لا يختلف مسلمان في بشاعة قسوة القلب، ولكن السؤال الذي يسبق ذلك: كيف تقع (قسوة القلب)؟ كيف ينزف القلب إيمانه حتى يتيبس ويتدهور في هذه الحالة المرضيّة؟

الحقيقة أن قسوة القلب هي نتيجة طبيعية للمعاصي والخطايا بشكل عام، ولكن ثمة عامل له خصوصية في إنتاج قسوة القلب، وهو بكل اختصار: (بُعْدُ العهد عن ذكر الله).

لا أعرف سبباً يجفف القلب ويقسيه مثل الغفلة عن ذكر الله، ولا أعرف سبباً يحيي القلب وينيره فوراً مثل ذكر الله، وقد جاءت الإشارة في كتاب الله إلى هذه العلاقة بين بعد العهد عن الذكر وقسوة القلب.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٣.

يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخَشَعَ قُلُو بُهُمْ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخَشَعَ قُلُو بُهُمْ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخَشَعَ قُلُو بُهُمْ لَلِنِكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللهُ اللَّهَا اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فانظر كيف أن طول الأمد، وبعد العهد عن كتاب الله، أورثهم قسوة قلوبهم، وتنبيه القرآن لهذه الظاهرة التي وقعت في الأمم السابقة ليس للمتعة والتسلية التاريخية، وإنما لكى نتحاشاها ونستفيد من الدرس..

ولاحظ هذه العلاقة -أيضاً- بين بعد العهد عن الذكر وقسوة القلب في قول الله: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن فِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (٢).

والمعنى كما رجحه شيخ المفسرين ابن جرير الطبري – رحمه الله – أن قلوبهم قست ببعدهم عن ذكر الله، كما يقول ابن جرير: «يقول تعالى ذكره: فويل للذين جفت قلوبهم ونأت عن ذكر الله وأعرضت» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>۳) تفسير الطبرى: ۲۰/۲۰.

حسناً، دعنا الآن نحاول أن نستجمع عناصر الصورة التي رسمها القرآن عن ظاهرة (قسوة القلب): أخبرنا الله أن بعض القلوب أشد قسوة من الحجارة: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةً ﴾ (١).

وأن قسوة القلب عقوبة ونكالٌ يرسله الله على من عصاه: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَكَةُهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيةً ﴾ (٢).

وأن قسوة القلب تحرم المرء من التضرع لله: ﴿ فَلَوْلَاۤ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٣).

وأن القلوب القاسية هشة تنهار أمام الفتن: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ فِتَنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ وَٱلْقَاسِيةِ فَلُوبِهِم مَّرَضُ وَٱلْقَاسِيةِ فَلُوبِهُمْ مَرَضُ الْقَاسِيةِ فَلُوبُهُمْ ﴾ (١).

وأن قسوة القلب تنتج بسبب بعد العهد بالذكر ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، الآية: ٥٣.

ثم يختتم المشهد بالتهديد الإلهي المروع لمن قسا قلبه عن ذكر الله: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (١).

إذا تمعن الباحث في هذا المشهد الذي شكّله القرآن حول ظاهرة (قسوة القلب) أدرك فوراً أن (قسوة القلب) يجب أن لا تكون شيئاً هامشياً في حياتنا، لقد منح القرآن اهتماماً واضحاً لهذه الظاهرة، فوصفها وشرح آثارها وأسبابها، وهدد صراحة من وقع فيها.

هل من اللائق أن يكون القرآن كثف الحديث عن (قسوة القلب) وآثاره المدمرة ثم تكون قسوة القلب مجرد حدث عابر في حياتنا، أو حالات عرضية لا نأبه لوقوعها وارتفاعها؟!

ما أكثر ما مررنا بحالات من (قسوة القلب)! وبكل صراحة: ماذا لو توفانا الله - لا سمح الله - على هذه الحالة؟ ماذا لو لقينا خالق السماوات والأرض ونحن في حالة (قسوة القلب) التي قال عنها: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَنْسِيَةِ فَلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ (٢)؟

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢٠٢.

#### كم ستكون لحظة فاجعة!

لا خيار لنا في اتخاذ القرار العاجل والمبادرة بمداواة قلوبنا من هذه القسوة التي تداهمها. وقد أثبتت التجارب أن أنفذ الأدوية وأسرعها في معالجة قسوة القلب هو تلاوة وتدبر كلام الله سبحانه وتعالى..كما في الآية الكريمة: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْنَا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّهِ يَنْ بَعُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ إلى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ (١).

وأخبرنا الله عن الأنبياء كيف يتأثرون بكلام الله، وتسيل عبراتهم: ﴿ أُولَيْكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّيَّنَ مِن دُرِّيَةٍ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَ عِلَى وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْلَيْكَ الْكَامَعُ نُوجٍ وَمِن دُرِّيَةٍ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَ عِلَى وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْلَيْنَا إِذَا لَكُنَاكَ اللَّهُ عَالَيْكُ الرَّحْمَٰنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًّا ﴿ اللَّهُ عَالَيْكُ اللَّهُ عَالَيْكُ الرَّحْمَٰنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًّا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّ

وأخبرنا الله عن بعض الصالحين من أهل الكتاب كيف تغرورق محاجرهم بالدموع إذا تلي عليهم القرآن: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى آعَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٨٣.

فإذا رأى متدبر القرآن كيف يصف الله القرآن بأنه تقشعر منه جلود المؤمنين، وتلين قلوبهم له، وكيف وصف الله سلسلة الأنبياء، وصالحي أهل الكتاب إذ استعبروا وذرفت ماقيهم الدموع خشية لكلام الله، أدرك أن هذا القرآن أنجع وسيلة تهز القلوب وتطير بها عن منحدرات القسوة وكهوف الرين..





## الساعة الخامسة والسابعة صباحاً

ثمة مشهد لا أمل من التأمل فيه، ولا أمل من حكايته لأصحابي وإخواني، وهو ليس مشهداً طريفاً، بل والله إنه يصيبني بالكمد والبث حين أتذكره..

جوهر هذا المشهد هو بكل اختصار «المقارنة بين الساعتين الخامسة والسابعة صباحاً» في مدينتي الرياض التي أعيش فيها، أقارن تفاوت الحالة الشعبية بين هاتين اللحظتين اللتين لا يفصل بينهما إلا زهاء مئة دقيقة فقط..

في الساعة الخامسة صباحاً، والتي تسبق تقريباً خروج صلاة الفجر عن وقتها، تجد طائفةً موفقةً من الناس توضأت،

واستقبلت بيوت الله، تتهادى بسكينة لأداء صلاة الفجر، إما تسبح، وإما تستاك في طريقها، ريثما تكبر ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَنُذِّكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُۥ ﴾(١).

بينما أمم من المسلمين أضعاف هؤلاء ما يزالون في فرشهم، بل وبعض البيوت تجد الأم والأب يصلون ويدَعون فتيان المنزل وفتياته في سباتهم..

حسناً، انتهينا من مشهد الساعة الخامسة، لننتقل الآن لمشهد الساعة السابعة..

ما إن تأتي الساعة السابعة – والتي يكون وقت صلاة الفجر قد خرج – وبدأ وقت الدراسة والدوام، إلا وتتحول الرياض وكأنما أطلقت في البيوت صافرات الإنذار، حركة موّارة، وطرقات تتدافع، ومتاجر يرتطم الناس فيها داخلين خارجين يستدركون حاجيات فاتتهم من البارحة، ومقاه تغص بطابور المنتظرين يريدون قهوة الصباح قبل العمل.

أعرف كثيراً من الآباء والأمهات يودّون أن أولادهم لو صلوا الفجر في وقتها، يودون فقط، لكن لاشيء يتجاوز ذلك،

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣٦.

بمعنى لو لم يؤدّها أبناؤهم فلن يتغير شيء، لكن لو تأخر الابن «دقائق» فقط، نعم أنا صادق فيما أقول، لو تأخر الابن دقائق فقط عن موعد الذهاب لمدرسته فإن شوطاً من التوتر والانفعال يصيب رأس والديه، وربما وجدت أنفاسهم الثائرة وهم واقفون على فراشه يصرخون فيه بكل ما أوتوا من الألفاظ المؤثرة لينهض لمدرسته.

هل هناك عيب أن يهتم الناس بأرزاقهم؟ هل هناك عيب بأن يهتم الناس بحصول أبنائهم على شهادات يتوظفون على أساسها؟

لا، طبعاً، بل هذا شيء محمود، ومن العيب أن يبقى الإنسان عالة على غيره..

لكن هل يمكن أن يكون الدوام والشهادات أعظم في قلب الإنسان من الصلاة؟!

لاحظ معي أرجوك: أنا لا أتكلم الآن عن «صلاة الجماعة» والتي هناك خلاف في وجوبها (مع أن الراجح هو الوجوب) ، لا، أنا أتكلم عن مسألة لا خلاف فيها عند أمة محمد صليل طيلة خمسة عشر قرناً،

لا يوجد عالم واحد من علماء المسلمين يجيز إخراج الصلاة عن وقتها، بل كل علماء المسلمين يعدون إخراج الصلاة عن وقتها من أعظم الكبائر، وبعضهم يعدها ناقضاً من نواقض الإسلام..

بالله عليك، أعد التأمل في حال ذينك الوالدين اللذين يلقيان كلمة عابرة على ولدهم وقت صلاة الفجر: «فلان! قم.. صل.. الله يهديك!»، ثم يمضون ببرود لحال شأنهم، لكن حين يأتي وقت «المدرسة والدوام» تتحول العبارات إلى غضب مزمجر وقلق منفعل لو حصل وتأخر عن مدرسته ودوامه..

بل هل تعلم يا أخي الكريم أن أحد الموظفين قال لي مرة: إنه منذ عشر سنوات تقريباً لم يصل الفجر إلا مع وقت الدوام، يقولها بكل استرخاء، مُطبِق على إخراج صلاة الفجر عن وقتها منذ عشر سنوات..!

وقال لي مرة أحد الشباب: إنهم في استراحتهم التي يجتمعون فيها، وهم ثلة من الأصدقاء من الموظفين من طبقة متعلمة، قال لي: إننا قمنا مرة بمكاشفة..

من فينا الذي يصلي الفجر في وقتها؟ فلم نجد بيننا إلا واحداً من الأصدقاء فقط، وقال لهم: إن زوجته كانت تقف وراءه بالمرصاد حتى ينهض ويغادر الباب، هذه هي الزوجة المباركة على زوجها وبيتها.

يا الله، هل صارت المدرسة -التي هي طريق الشهادة-أعظم في قلوبنا من عمود الإسلام؟!

هل صار بداية وقت الدوام -الذي سيؤثر على نظرة رئيسنا لنا- أعظم في نفوسنا من ركن يترتب عليه الخروج من الإسلام؟

هذه المقارنة الأليمة بين الساعة الخامسة والسابعة صباحاً هي أكثر صورة محرجة تكشف لنا كيف صارت الدنيا في نفوسنا أعظم من ديننا.

بل وانظر إلى ما هو أعجب من ذلك، فكثير ممن يخرج صلاة الفجر عن وقتها إذا تأخر في دوامه بما يؤثر على وضعه المادي يحصل له من الحسرة في قلبه بما يفوق ما يجده من تأنيب الضمير إذا أخرج الصلاة عن وقتها!

كلما تذكرت كارثة الساعة الخامسة والسابعة صباحاً، وأحسست بشغفنا بالدنيا وانهماكنا بها بما يفوق حرصنا على الله ورسوله والدار الأخرة، شعرت وكأن تالياً يتلو على من بعيد قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَا وَكُمُ وَأَبْنَا وُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزْوَجُكُم وَعَشِيرَتُكُو وَعَشِيرَتُكُو وَعَشِيرَتُكُو وَعَشِيرَتُكُو وَأَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَبَحَدَرُةٌ تَخْشُونَ كَسَادَها ومسلكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبٌ إِلَيْكُم مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبُهُوا حَتَى يَأْتِي اللّه بِأَمْرِهِ ﴾ (١).

ماذا بقي من شأن الدنيا لم تشمله هذه الآية العظمة؟!

هل بلغنا هذه الحال التي تصفها هذه الأية؟!

ألم تصبح الأموال التي نقترفها، والتجارة التي نخشى كسادها، أعظم في نفوسنا من الله ورسوله والدار الأخرة؟!

كيف لم يعد يشوّقنا وعد ربنا لنا في سورة النحل إذ يقول: ﴿ مَاعِندَكُمُ يَنفَدُ وَمَاعِندَ ٱللَّهِ بَاقِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٦.

بكل صراحة، حين تتذكر شخير الساعة الخامسة فجراً، في مقابل هدير السابعة صباحاً، فأخبرني هل تستطيع أن تمنع ذهنك من أن يتذكر قول الله تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الله تعالى: ﴿ إِبْلُ تُؤْثِرُونَ الله تعالى: ﴿ إِبْلُ تُؤْثِرُونَ الله عَالَى: ﴿ إِبْلُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

حين تقارن بين مشهد الغارقين في فرشهم وقت صلاة الفجر، واللاهثين في الطرقات وقت بداية الدوام، ألا يهجم عليك قول الله تعالى: ﴿ إِنَ هَوَّلآ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلةَ وَيُدَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴿ إِنَ هَوَّلآ يَجُبُونَ ٱلْعَاجِلةَ وَيُذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴿ ) ﴿ إِنَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

إذا تأملت هذا الشغف بحطام الدنيا، والتفريط في أعظم أمور الآخرة، فتذكر نصيحة أهل العلم التي رواها القرآن لنا مثمناً إياها، مفخماً لشأنها، حين قالوا لقومهم: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمُ مُوالُكُمُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ (٣).

وتأمل تفريط كثير من الآباء والأمهات في صلاة ابنهما، وتأمل تفريط أحد الزوجين في إيقاظ الآخر للصلاة،

<sup>(</sup>١) سورة الأعلى، الآيتان: ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الآية: ٨٠.

ثم اعرض هذا المشهد الاجتماعي أمام ثناء الله على نبيه إسماعيل إلله على نبيه إسماعيل الله على نبيه السماعيل الله على نبيه السماعيل الله حيث يقول: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُۥ كَانَصَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِياً ﴿ قَلَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُۥ بِالصَّلُوقِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ عَمْرَضِيًا ﴿ قَلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

تأمل كيف يمدح الله إسماعيل بكونه «يأمر أهله بالصلاة»، وقارن ذلك بالسلبية المتزايدة هذه الأيام بين أهلٍ يسكنون بيتاً واحداً، لا يأمر المصلي فيه من لا يصلي!

وتأمل كيف ينقل الله لنا كيف يأمر لقمان ابنه بالصلاة: ﴿ يَنْهُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ ﴾ (٢).

بل إن الله أمر نبيه محمداً الله أمر أهله بالصلاة فقال: ﴿ وَأَمُر أَهُلُكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَاصْطَبِرُ عَلَيْهَا ﴾ (٢).

ضم هذه النظائر إلى بعضها: مدح الله لإسماعيل بهامره أهله بالصلاة، وأمر لقمان لابنه بالصلاة، وأمر الله لنبيه محمد بها بأن يأمر أهله بالصلاة،

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآيتان: ٤٥، ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآبة: ١٣٢.

ثم تذكر هذه اللامبالاة المتبادلة التي صارت تغزو بيوتنا للأسف..

قال لي مرةً أحد من أصابتهم شُعب التغريب: «المشايخ عارسون التهويل في تصوير الخلل الديني في مجتمعنا، ولو ركزوا على الكبائر لعلموا أن أمورنا الدينية جيدة، والمشكلة عندنا في دنيا المسلمين فقط»..

والحقيقة أنني كلما وضعت عبارة هذا المسكين على كفة، ووضعت الساعتين الخامسة والسابعة صباحاً على كفة، طاشت السجلات، وصارت عبارته من أتفه الدعاوى..

المقارنة بين مشهدي الساعة الخامسة والسابعة صباحاً هي من أهم المفاتيح لمن يريد أن يعرف منزلة الدنيا في قلوبنا مقارنة بدين الله..

لا أتحدث عن لحية، ولا معازف (برغم أنها مسائل مهمة)، وإنما أتحدث الآن عن رأس شعائر الإسلام، إنها «الصلاة»! التي قبضت روح رسول الله وهو يوصي بها أمته ويكرر «الصلاة.. الصلاة!!» وكان ذلك آخر كلام رسول الله كما يقول الصحابي راوي الحديث..

بل هل تدري ما هو أطم وأبشع من ذلك كله..؟ أن كثيراً من أهل الأهواء الفكرية يرون أن الحديث عن الصلاة هو شأن الوعاظ والدراويش والبسطاء، أما المرتبة الرفيعة عندهم فهي ما يسمونه «السجال الفكري، والحراك الفكري»، وحقيقة الأمر أن كثيراً منها ترهات آراء يتداولونها في مقاهي الفراغ أو صوالين الإنشاء..

يسمون الشبهات، وتحريف النصوص الشرعية، والتطاول على أئمة أهل السنة: (حراكاً فكرياً)، يا ضيعة الأعمار!

الصلاة التي عظمها الله في كتابه، وذكرها في بضعة وتسعين موضعاً، تصبح شيئاً هامشياً ثانوياً في كثير من الخطابات النهضوية والتنموية والإصلاحية، ألا لا أنجح الله نهضة وإصلاحاً تجعل الصلاة في ذيل الأولويات..

المهم، لنعد لموضوعنا، فمن أراد أن يعرف منزلة الدنيا في القلوب مقارنة بدين الله فلا عليه أن يقرأ النظريات والكتابات والأطروحات، بل عليه فقط أن يقارن بين الساعتين «الخامسة والسابعة صباحاً» وسيفهم بالضبط كيف صارت الدنيا أعظم في نفوسنا من الله جل جلاله..

وتأمل يا أخي الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلُقُونَ غَيَّا ﴾ (١).

بل تأمل في العقوبة التي ذكرها جماهير فقهاء المسلمين لمن أخرج الصلاة عن وقتها حيث يصور هذا المذهب الإمام ابن تيمية، كما جاء في فتاواه يرحمه الله: «وسئل شيخ الاسلام ابن تيمية: عن أقوام يؤخرون صلاة الليل إلى النهار، لأشغال لهم من زرع أو حرث أو جنابة أو خدمة أستاذ، أو غير ذلك، فهل يجوز لهم ذلك؟

فأجاب: «لا يجوز لأحد أن يؤخر صلاة النهار المغل من الليل، ولا يؤخر صلاة الليل إلى النهار لشغل من الأشغال، لا لحصد، ولا لحرث، ولا لصناعة، ولا لجنابة، ولا لخدمة أستاذ، ولا غير ذلك؛ ومن أخرها لصناعة أو صيد أو خدمة أستاذ أو غير ذلك حتى تغيب الشمس وجبت عقوبته، بل يجب قتله عند جمهور العلماء بعد أن يستتاب، فإن تاب والتزم أن يصلي في الوقت ألزم بذلك،

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٥٩.

وإن قال: لا أصلي إلا بعد غروب الشمس لاشتغاله بالصناعة والصيد أو غير ذلك؛ فإنه يقتل»(١).

هل لازال هناك من يقول: «إن مشكلتنا هي أننا عظمنا الدين وأهملنا دنيا المسلمين».

بل هل قائل هذا الكلام جاد؟! وأي دين بعد عمود الإسلام؟!

حين تجد شخصاً من المنتسبين للطوائف الفكرية المعاصرة يقول لك: (مشكلة المسلمين في دنياهم لا في دينهم) فقل له فقط: قارن بين الساعة الخامسة والسابعة صباحاً وستعرف الحقيقة.



<sup>(</sup>۱) فتاوی ابن تیمیة: ۲۸/۲۲.



## السجود بين السهام

تناولنا في الفصل السابق مشهد الساعة الخامسة والسابعة صباحاً، دعنا الآن نوسّع الأمر إلى مشاهد اجتماعية شبيهة بهذا المشهد، سنحاول أن نلامس بعض صور الحياة المتكررة المتعلقة بذات الإشكالية، ثم ننتقل إلى تحليل هذه القضية في ضوء القرآن..

سأروي لك أحداثاً منفصلة أخبرت بها، أو رأيت بعضها، ثم نضعها تحت مجهر القرآن كما هو الغالب على وظيفة هذه الرسالة التي بين يديك..

زارني مرةً طالب في جامعة الملك سعود، في المستوى الثالث، وكان لديه بعض الإشكاليات يريد أن يناقشها، وأثناء حديثه قلت له: أريد أن أسألك سؤالاً:

ماهي الإشكاليات الفكرية التي يتساءل حولها طلاب الجامعة وتؤرقهم؟

تبسم هذا الشاب، وقال لي: هل تريد أن أحدثك بصراحة؟

قلت: نعم.

قال: طلاب الجامعة الذين أراهم ليس لديهم أصلاً أي اهتمام بالإشكاليات الفكرية التي تعنيكم! ولا ألقوا بالاً لهذه القضايا التي تختلف حولها النخب، الطلاب الذين أراهم إذا أردت الصراحة ينتشر بينهم «التهاون في الصلاة»!

ثم أخذ هذا الشاب يتكلم بحرقة، مكسوفاً، متهضّم الوجه، والله إنه يتوقف عن الحديث كأنه لا يجد العبارة الوافية بأحاسيسه..

أحد الأقارب يحدثني قبل زمن يسير يقول: كنت ذاهباً إلى الصندوق العقاري لأراجع في معاملة لي، فلما حضر وقت الصلاة تقدم شخص عليه سيماء التدين، ومد سجادة طويلة، وأقام الصلاة، فاجتمع الموجودون وصلوا وراءه، لكن الذي لفت انتباهي أن خمسة أو ستة أشخاص بقوا في أحد زوايا الصالة ولم يصلوا معنا!

صديق آخر يحدثني ويقول: كنت مرةً في سوق، من الأسواق المركزية الكبرى (هايبرماركت)، يقول: حضر وقت الصلاة، فاستعجلت نفسي للخروج، فأغلقت البوابات على المتسوقين، واكتشفت أن عدداً كبيراً من المتسوقين بقوا يتجولون بكل انسجام، وكأن شيئاً لم يحدث، ولم يحرصوا على الخروج من السوق لكي يصلوا، واكتشفت أن هذا الإجراء طبيعي، وأنه في كل يصلوات تقريباً يغلق السوق ويبقى عدد من المتسوقين يتبضعون بكل أريحية!

وهذه واقعة أخرى وقعت لي شخصياً، فقد كنت مرةً في الطائرة، عائداً للسعودية حفظها الله، والطائرة تغص بأناس عليهم سيماء أهل البلد، وحضر وقت صلاة الفجر، ولم يتبق إلا زمن قصير وتشرق الشمس، فاجتمع عدد من المسافرين وصلينا الفجر، لكن الذي أدهشني أن العشرات من المسافرين لم يغادروا مقاعدهم للصلاة؟!

برغم أن المصلى بجانبهم، وليس لديهم أي ارتباطات أو مهام، وسيخرج وقت الصلاة قريباً! ومع ذلك عدد كبير من المسافرين مسترخ فوق المقعد وكأن شيئاً لم يقع..

كنانتجاذب أطراف الحديث حول هذه النظواهر المؤلمة مع أحد الأقراب ورويت له بعض الوقائع التي بذهني، فقال لي: دعني أخرك بمشهد بماثل، يقول: أنا حضرت عدة مباريات مهمة، ويجتمع في الملعب ما لا يقل عن خمسين ألف متفرج، وبعضهم يأتي من العصر ليحجز مقعداً، ومع ذلك يأتي وقت صلاة المغرب والعشاء، ولا ينزل إلا عدد محدود ويبقى الألاف في مدرجاتهم...

هذه بعض الظواهر والمشاهد الاجتماعية الأليمة في التعامل مع عمود الإسلام!

دعنا الآن ننتقل إلى تحليل هذه المشاهد في ضوء القرآن، ونتناول المنزلة التي وضعها الله للصلاة، ما هي المرتبة التي أنزل الله الصلاة فيها؟

سنحاول أن نقف معاً أيضاً على بعض الشواهد الشرعية:

تأمل كيف أمر الله المجاهدين بصلاة الجماعة، وهم على خط النار، وتحت مخاطر القصف، وشرح القرآن لهم كيف يصلونها؟ برغم ما تستلزمه حالتهم من ترك بعض شروط وواجبات الصلاة المعروفة، وكثرة الحركة، وملاحظة العدو، إلخ ، ومع ذلك لم يأذن لهم في ترك صلاة الجماعة!

إنهم يصلون جماعةً بين سنابك الخيل، وتحت وقع السهام، فكيف يبيح الله تعالى لرجل ينام فوق فراش وثير، تحت أجهزة التكييف الحديثة أن يدع الصلاة؟ بأي منطق يجوز هذا؟

يقول الله: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّكُوةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلَيَأْخُذُوّا الصَّكُوةَ فَلْنَقُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ فَلِيَاخُذُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَك لَمْ يُصَلُّواْفَلَيْصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذَرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَلْيَأْخُذُواْ حِذَرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَهِيلُونَ لَوْ تَعْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو فَيَمِيلُونَ فَلَوْتَكُمْ مَيْلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمُ مَيْلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو فَيَمِيلُونَ عَلَيْحَكُمْ إِن كَانَ عَلَيْكُمُ مَيْلُونَ وَكِلْجُنَاحَ عَلَيْحَكُمْ إِن كَانَ عَلَيْكُمُ مَيْلُونَ وَحِدَةً وَلَا جُناحَ عَلَيْحَكُمْ إِن كَانَ عَلَيْكُمُ مَيْلُونَ أَمْ وَكُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ فِي اللّهُ فَي مِن مَطْرٍ أَوْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ أَوْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ أَمْ لِلْكُونَ مَنْ مَلْمُ إِنْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ أَوْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ أَوْلُونَ اللّهُ فَلَا اللّهُ اللّهُ مَنْ مَعْلَا إِنْ كُنتُ مَ مَرْضَى أَن تَصَعَمُ أَوْلُونَ اللّهُ وَلَا جُناحَ مَلَى اللّهُ مَنْ مَا أَنْ كُنتُ مَ مَنْ مَلْولَا اللهُ اللّهُ مَلْمَ أَنْ مُرَاكِنَ اللّهُ الْمُؤْلُونَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَلْمُونَا أَنْ مَا أَوْلُونَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وجاء الأمر بالصلاة في آية مركبة صياغتها بطريقة شديدة الترهيب، حيث أشارت الآية إلى وصف من يترك الصلاة، فأمرت بالصلاة وأشارت للضد، حتى إن ابن حجر في فتح الباري قال عن هذه الآية أنها: «من أعظم ما ورد في القرآن في «فضل الصلاة» بسبب هذا الاقتران الترهيبي، حيث يقول الله: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٣١.

فإذا كان الله يجعل ترك الصلاة من أفعال المشركين، فكيف يرضى المسلم لنفسه أن يكون بهذه المنزلة؟!

ويتصور كثيرٌ من الناس أنه بمجرد أن يذهب إلى الصلاة، حتى لو كان متأخراً دوماً، ويذهب إليها متثاقلاً؛ فقد ارتفع عنه الوعيد والتهديد الذي جاء في القرآن، ولا يعلم هذا المغرور أن الله ذكر عن المنافقين أنهم يصلون، وذكر رسول الله على أن المنافقين يصلون، ولكن انظر بالله عليك كيف وصف الله صلاة المنافقين، يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُسَاكَى ﴾ (١).

ويقول الله تعالى أيضاً:﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ صَكَالَوْةً إِلَّا وَهُمْ صَكَالَىٰ ﴾ (٢).

ووصف النبي السلوك المنافق في تعامله مع الصلاة فقال: «تلك صلاة المنافق، يجلس يرقب الشمس، حتى إذا كانت بين قرني الشيطان؛ قام فنقرها أربعاً، لا يذكر الله فيها إلا قليلا»(").

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم: ٦٢٢.

فانظر في الآيتين السابقتين كيف وصف الله المنافق بأنه يأتي للصلاة ولكن بتكاسل!

ووصف رسول الله ﷺ المنافق بأنه يصلي ولكنه يماطل ويؤجل حتى يتماس مع خروج الوقت فينقرها عاجلاً.

قال الإمام ابن تيمية: «جعل النبي روسك النبي الله صلاة المنافقين التأخير، وقلة ذكر اسم الله سبحانه»(١).

وقال ابن تيمية أيضاً: «فجعل هذه صلاة المنافقين؛ لكونه أخرها عن الوقت، ونقرها»(٢).

ألا يخشى المسلم المتكاسل في الصلاة، المستثقل لها، المستعجل دوماً في أدائها، أن يكون طيلة حياته إنما كان عارس «صلاة المنافق»! كم ستكون صدمة فاجعة إذا رأى صلاته عند لقاء الله محسوبة عليه من «صلاة المنافقين»، فتكون وبالاً وهو يظنها النجاة؟!

والكفار وهم يساقون إلى جهنم -والعياذ بالله- يشنع عليهم بتركهم للصلاة! كماقال الله: ﴿ وَٱلنَّفَتِ ٱلسَّاقُ بِالسَّاقِ اللهِ عَلَيْهِ مِبْدَرُكُ السَّاقُ بِالسَّاقِ اللهِ عَلَيْهِ مِبْدَرُكُ السَّاقُ اللهِ عَلَيْهِ مِبْدَرُكُ السَّاقُ اللهِ عَلَيْهِ مِبْدُرُكُ اللهِ عَلَيْهِ مِبْدُرُكُ اللهِ عَلَيْهُ مِبْدُرُكُ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ الللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللللهِ عَلَيْهُ مِنْ الللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَ

<sup>(</sup>۱) الفتاوي، ۲۲/۲۲.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى: ٧/٥١٥.

إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَهِذٍ ٱلْمَسَاقُ ۞ فَلَا صَدَّقَ وَلَاصَلَىٰ ۞ وَلَكِكَن كَلَّاصَلَىٰ ۞ وَلَكِكَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ وَلَكِكَن كَالَّابُ وَلَكِكَن كَاذَّبَ وَتَوَلِّىٰ ﴿ وَالْكِكَن اللَّهِ اللَّهُ ا

وتمعّن كيف جعل الله الصلاة «تصوغ أخلاقنا»! إنها ليست مجرد حركات وسكنات وألفاظ، بل إنها تربّينا، إنها تهذّب سلوكياتنا، كما وصف الله الصلاة بقوله: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلُوةُ إِنَّ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ بقوله: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلُوةُ إِنَّ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحَدَا وَ وَاللهُ الْمُنْكُو ﴾ (١).

ولذلك فإن المرء إذا كان متهتك الأخلاق فهو لم يصلّ حقيقة، وإن زعم أنه يصلي، ولذلك قال الإمام ابن تيمية: «فإن الصلاة إذا أتى بها كما أُمر نهته عن الفحشاء والمنكر، وإذا لم تنهه دل على تضييعه لحقوقها» (٣).

ومن عجائب عبودية الأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم- أنهم لم يكونوا يعتنون بإقامة الصلاة فقط، بل كانوا يلجؤون إلى الله ويتضرعون إليه أن يعينهم ويمدهم ويقويهم على الصلاة.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآيات: ٢٩-٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى: ٦/٢٢.

الكثير منا حين يدعو يسأل الله أن يحقق له آمالاً معينة في الدنيا أو الآخرة، لكن القليل منا من يتفطن إلى سؤال الله العون على العبادات العظيمة..

تأمل لجوء وتضرع خليل الله إبراهيم إذقال: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِكَبِرِ إِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَبِّ لَسَمَعِيلَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَبِّ لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ آَ مُعَلِّنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْقِ وَمِن دُرِّيَّ فِي رَبِّكَ وَتَقَبَّلُ دُعَآءٍ ﴿ آَ ﴾ (١).

ومن عجائب منزلة الصلاة أن كل العبادات شرعها الله في الأرض عبر طرائق الوحي، إلا الصلاة فإنه عرب برسول الله على قبل الهجرة بثلاث سنوات، حتى سمع فرضيتها من الله جل جلاله مباشرة، وقد روى شخ ذلك فقال: «عرج بي حتى ظهرت لمستوى أسمع فيه صريف الأقلام، ففرض الله على أمتي خمسين صلاة، قال: فرجعت بذلك حتى أمر بموسى، فقال موسى – عليه السلام: ماذا فرض ربك على أمتك؟ قلت: فرض عليهم خمسين صلاة. قال لي موسى – عليه السلام: فإن أمتك لا تطيق ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآيتان: ٣٩، ٤٠.

قال: فراجعت ربي فوضع شطرها. فرجعت إلى موسى – عليه السلام – فأخبرته. قال: راجع ربك، فإن أمتك لا تطيق ذلك. فراجعت ربى فقال: «هي خمس، وهي خمسون، لا يبدل القول لدي». فرجعت إلى موسى فقال: راجع ربك. فقلت: قد استحييت من ربي»(۱).

وفي رواية للبخاري أن الله تعالى قال: «إني قد أمضيت فريضتي، وخففت عن عبادي، وأجزي الحسنة عشرا»(٢).

وتلاحظ أن الله تعالى هو الذي تولى فرضها بنفسه، قال الإمام ابن تيمية: «والصلوات الخمس تولى الله إيجابها بمخاطبة رسوله ليلة المعراج»(٣).

فلم تفرض شريعة من الله لنبيه بلا واسطة إلا الصلاة فيما نعلم.

فهذا الوضع الذي اختاره الله لتشريع الصلاة، بأن تشرع كل العبادات في الأرض بطرائق الوحى المعروفة،

<sup>(</sup>١) البخارى: ٣٤٩، مسلم: ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) البخاري: ٣٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) فتاوي ابن تيمية: ٤٢٨/٣.

إلا الصلاة، يعرج برسول الله إلى موضع يسمع فيه (صريف الأقلام)، لا يمكن إلا أن تكون له دلالات عميقة حول منزلة الصلاة وشرفها عند الله..

والصريف هو صوت صرير القلم على اللوح، والأقلام هي التي بيد الملائكة تكتب بها قضاء الأقضية التي يقدرها الله سبحانه وتعالى، والملائكة تكتب الأقدار اليومية: ﴿ يَسَّنَكُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ (١)، وتكتب التقدير الحولي: ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١)، وتكتب التقدير العمري: «ثم يبعث إليه الملك فيؤذن بأربع كلمات، التقدير العمري: «ثم يبعث إليه الملك فيؤذن بأربع كلمات، فيكتب: رزقه، وأجله، وعمله، وشقى أم سعيد» (١).

والمعروف أنه حينما يكون الإنسان في مرض الموت، وسيغادر هذه الدنيا فإنه يوصي بأهم الأمور، فالنبي ومن كمال حرصه على أمته، وهو على فراش الموت أخذ يردد كما روى أبو داود بسند جيد عن على قال: كان آخر كلام رسول الله عن على قال: (الصلاة الصلاة، اتقوا الله فيما ملكت أيمانكم) (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) البخاري: ١٥٤٤.

<sup>(</sup>٤) أبو داود، ۱۵۸ ه.

وقد أمر الله ملائكته بالنزول إلى الأرض، ثم العروج إلى السماء، والعكس، في وظائف أمرهم الله بها، من إحصاء أعمال العباد، وغيرها. واللافت أن الوقت الذي عينه الله لملائكته للنزول والعروج مرتبط بأوقات الصلاة! كما في البخاري عن أبي هريرة أن رسول الله والنهار، «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر، ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسألهم ربهم وهو أعلم بهم: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون،

وترى المرء يتكلف أعمالاً صالحة، بصيام أو أضاح أو عمرة أو صدقة ونحوها، ثم يفرط في صلاته فيخسر كل هذه الأعمال، وتذهب عليه هباءً، وقد كان أصحاب رسول الله عليه متفطنين لهذا المعنى، كما روى البخاري عن أبي المليح قال: (كنا مع بريدة في غزوة، في يوم ذي غيم، فقال: بكروا بصلاة العصر، فإن النبي عليه قال: «من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله»)(٢).

<sup>(</sup>١) سورة البخاري: ٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البخاري، ٥٥٣.

وتأمل كيف كان النبي عليه يوقظ أحبابه لصلاة النافلة في جوف الليل، فكيف بصلاة الفريضة؟!

فقد روى البخاري عن علي بن أبي طالب: «أن رسول الله علي طرقه وفاطمة بنت رسول الله ليلة، فقال لهم: «ألا تصلون»(١).

وقد علّق الطبري على هذه الواقعة تعليقاً بديعاً قال فيه: (لولا ما علم النبي على من عظم فضل الصلاة في الليل؛ ما كان يزعج ابنته وابن عمه في وقت جعله الله لخلقه سكناً؛ لكنه اختار لهما إحراز تلك الفضيلة على الدعة والسكون، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَأَمُرَ أَهَلَكَ الْصَلَوْةِ ﴾ (١)(٢).

حسناً، هذه بعض الشواهد الشرعية التي تصل بالمرء إلى القناعة التامة بالأهمية المطلقة للصلاة في ميزان الله سبحانه وتعالى، وأنها يجب أن تكون أهم قضية عملية في حياتنا، وإذا تدبر الباحث هذه الشواهد الشرعية،

<sup>(</sup>١) البخاري: ٧٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ١١/٣.

ثم أعاد تذكر بعض المشاهد الاجتماعية للتفريط في الصلاة فإنه إن كان نبيلاً محباً لمجتمعه، فلا يملك إلا أن تستبد به الحماسة للنهضة بالمجتمع وتنميته إيمانياً بإحداث ثورة تصحيحية في وضع الصلاة في المجتمع.







## السهر المجهول

تتحدث كتب النفس، وبرامج الاستشارات التلفزيونية، والنصائح الطبية، ونحوها، عن مشكلة يسمونها (مشكلة السهر)، ويتكلمون عن أضرارها، ويطرحون لها الحلول وأساليب العلاج.

لكن ثمة نوع آخر من السهر لا أرى له ذكراً بينهم، إنه سهر من نوع خاص، سهر يذكره القرآن ويتحدث عنه كثيرا، وكلما مررت بتلك الآيات التي تتحدث عن هذا السهر شعرت بالخجل من نفسي.

في أوائل سورة الذاريات لما ذكر الله أهوال يوم القيامة، توقف السياق القرآني، ثم بدأت الأيات تلوِّح بذكر فريق حصد السعادة الأبدية، واستطاع الوصول إلى (جنات وعيون)، ولكن ما السبب الذي أوصلهم إلى تلك السعادة بين مجاهل تلك الأهوال؟

إنه (السهر المجهول).

تأمل كيف تشرح الآيات سبب وصول ذلك الفريق إلى الجنات والعيون: ﴿ إِنَّ ٱلمُتَّقِينَ فِي جَنَّلَتِ وَعُيُونٍ ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّلَتِ وَعُيُونٍ ﴿ أَنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّلَتِ وَعُيُونٍ ﴿ أَنَّ اللَّهُمْ كَانُواْ فَبُلُ ذَلِكَ مُعْسِنِينَ ﴿ أَنَّ كَانُواْ فَلِكَ مُعْسِنِينَ ﴿ أَنَّ كَانُواْ فَلِكَ مُعْسِنِينَ ﴿ أَنَّ كَانُواْ فَلِكُ مِنْ اللَّهُمْ كَانُواْ فَلِكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُمْ كَانُواْ فَلْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُمْ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا يَهْجَعُونَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ مَا يَهْجَعُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا يَهْجَعُونَ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أرأيت، هل استحوذ عليك المشهد؟ لا عليك، شعورٌ طبيعي جداً، تأمل كيف كان سبب سعادتهم أن نومهم بالليل «قليل»!

إذن أين يذهب بقية ليلهم؟

إنه يذهب بالسهر مع الله جل وعلا، ذلك السهر المجهول.

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيات: ١٥-١٧.

ذكرٌ لله، وتضرعٌ وابتهالٌ بين يديه، وتعظيمٌ له سبحانه، وافتقارٌ أمام غناه المطلق جل وعلا، وركوعٌ وسجودٌ وقنوت، هذا غالب الليل، أما القليل منه فيذهب للنوم، القليل فقط بنص الآية: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١٠).

وفي سورة الزمر لما ذكر الله عدداً من الآيات الكونية عرض هذا السهر الإيماني بصيغة أخرى، لكن فيها من التشريف ما تتضعضع له النفوس، لقد جعل الله هذا السهر الإيماني أحد معايير (العلم)!

نعم، قيام الليل أحد معايير العلم بنص القرآن، وهذا أمر لا تستطيع بتاتاً أن تستوعبه العقول المادية والمستغربة، لأنها لم تتزك بعد بشكل تام، ولم تتخلص من رواسب الجاهلية الغربية.

لاحظ كيف دلت خاتمة الآية على التشريف العلمي لهذا السهر الإيماني، إذ يقول الله تعالى: ﴿ أَمَّنَهُو قَلَنِتُ عَانَاتَهُ اللهُ تعالى: ﴿ أَمَّنَهُو قَلَنِتُ عَانَاتَهُ اللّهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٩.

فلاحظ في هذه الخاتمة كيف جعل الله عدم القنوت أناء الليل مؤشراً على جهل صاحبه، وجعل القنوت أناء الليل مؤشراً على علم القانت.

وقد يقول قائل: لكن كثيراً ممن لا يقنت آناء الليل نرى بالمقاييس المادية المباشرة أن لديه علماً؟

فالجواب: أن القرآن اعتبر العلم بثمرته لا بالته فقط، وثمرة العلم العبودية لله، فمن ضيع الثمرة لم تنفعه الألة.

ثم لاحظ كيف وصفت الأيات تنوع العبادة: ﴿ سَاجِدًا وَقَا بِمَا ﴾.

بل وصفت الآية أحاسيس ومشاعر ذلك الساهر، فهو من جهة قد اعتراه الوجل من يوم الآخرة، ومن جهة أخرى قد دفعه رجاء رحمة الله: ﴿ يَحُذُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا الْحَرَى قد دفعه رجاء هذه المشاعر الإيمانية طوال الليل البهيم بينما الناس حوله هاجعون.

هذا الوصف لأحاسيس المتنسّك آناء الليل توحي بالسكينة الداخلية التي يعيشها، والمعالي التي يفكر فيها، ولذة المناجاة التي يتذوقها..

هل ترى الله تعالى بعظمته وقدسيته سبحانه يصوِّر هذا المشهد الإيماني الليلي بلا رسالة يريد إيصالها لنا؟

أليس مِن الواضح أن الله يريدنا كذلك؟

يريدنا أن نكون قانتين آناء الليل ساجدين وقائمين نحذر الآخرة ونرجو رحمة ربنا..؟

وتذكّر أن الله جعل ذلك معياراً من معايير (العلم)، ألا يشوقنا هذا أن نكون في معيار الله من (أهل العلم)؟

وفي أواسط سورة السجدة ذكر الله المؤشرات الظاهرة التي تدل على إيمان الباطن، حيث استفتحها بقوله: ﴿ إِنَّمَا يُوَمِنُ بِعَايَكِتِنَا ﴾ الآية، وفي ثنايا تلك المؤشرات صورت الآيات مشهد ذلك المؤمن الصادق، وهو في فراشه، تهاجمه ذكرى الآخرة، فلا يستطيع جنبه أن يسترخي للنوم، تأمل قول الله تعالى: ﴿ لِنَّجُافِكُمُ مَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (أنكم المُوران).

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ١٦.

أخي الغالي، يشهد الله وحده -وأنا أعلم شدة هذا الاستشهاد- أنني مامررت بهذه الآية إلا أحسست مقاريض الحرج تنهش أطرافي.

ها قد تصرمت ثلاثة عقود من عمري وأنا لم أتذوق هذا المقام الذي تصوره هذه الآية.

صحيحٌ أن هناك آيات كثيرة صورت السهر الإيماني، لكن هذه الآية بخصوصها لها وقعٌ خاص، مجرد تخيل أولئك القوم وهم يتقلبون في فرشهم، ثم يهبّون للانطراح بين يدي الله، في تضرع يراوح بين الخوف من العقوبة على خطاياهم، والرجاء الذي يحدوهم لبحبوحة غفران الله، ثم مقارنة ذلك بأحوالنا وليلنا البئيس،

يجعل الأمر في غاية الحرج، إنهم قومٌ: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾.

بل وتأمل في بلاغة القرآن كيف يجعل البيات قياماً .. كما قال تعالى في وصف عباد الرحمن في سورة الفرقان: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيْمًا اللهُ ﴾ (١).

إنهم يبيتون، لكنهم يبيتون لربهم في سجود وقيام!

ومن ألطف مواضع السهر الإيماني أن الله جعله من أهم عناصر التأهيل الدعوي في بداية الطريق، الله سبحانه وتعالى لم يجعل أعظم السهر الإيماني في آخر الدعوة النبوية بعد استيفاء التدرج، كلا، بل جعله في أولها، فقال تعالى لنبيه في آيات كادت تستغرق الليل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ لَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الل

لاحظ معي أن النبي ﴿ فِي بداية الدعوة، ومع ذلك يقول له: ﴿ فِي اَلَيْلَ اللَّهِ فَلِيلًا اللَّهِ فَلِيلًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل، الأيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل، الآيات: ٢-٤.

وهل كان فعل ذلك مختص برسول الله؟ لا، بل كان أصحابه في أيام غربة الدعوة يصلون معه تلك الصلوات التي تستغرق الليل، يقول تعالى في آخر السورة: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثِي ٱلْيَلِ وَنِصَفَهُ، وَثُلُثُهُ, وَطَابِهَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ ﴾ (١).

السابقون الأولون من أصحاب رسول الله على خلّد الله على الله الله على الله ع

أما نحن، فمنا أقوامٌ ينامون الليل كله ويستثقلون دقائق معدودة ليتهجدوا فيها بين يدي الله.

ومنا أقوامٌ يسهرون الليل كله لكن في استراحات اللهو، ويستكثرون أن يتوقفوا دقائق ليقفوا بين يدي الله.

ومنا أقوامٌ يذهب ليلهم في تصفح شبكة الإنترنت، ومواقع التواصل الاجتماعي، ومشاهدة مقاطع اليوتيوب، وتعليقات تافهة لا تقرب من الله، ويبخل على نفسه بركيعات في آخر الليل لله جل وعلا!

<sup>(</sup>١) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

بل هناك ما هو أتعس من ذلك، وهو أن بعضهم ينقضي الليل، ويدخل وقت الفجر، وتقام صلاة الفريضة، والإمام يقرأ فوق رأسه، بينما هو لازال كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُسَالَى ﴾ (١).

وأتذكر مرةً أنني كنت أستمع لبعض المنتسبين للدعوة يتحدث عن النجاح والوقت وإدارة الذات.. إلخ، ولما جاء لقضية النوم، عرض النوم كما يعرضه الإنسان الغربي تماماً، بل صار يغالي في ضرورة أخذ أكبر قدر من النوم، ويتحدث بنفس المعايير الغربية؟!

يا الله، هل بلغت غربة الدين هذا المبلغ؟

فأين ذهبت حقائق القرآن؟ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ (١) ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَلِيتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا ﴾ (١) ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ (١) ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُوبَ لِرَبِهِمْ سُجَدًا وَقِيكَمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ٦٤.

صحيح أن ذلك نفل، ولكن لماذا صار النفل يغيب عن وصايانا؟

لماذا خضعت الشريعة للتخفيضات؟

لماذا صرنا نخجل من كتاب الله؟

لو كان النوم بالمعايير الغربية أنفع للإنسان لما ندبنا الله لضده في كتابه في مواضع كثيرة.

والله لو تدبرنا القرآن ونحن مستحضرن هذا السؤال: كيف نصوغ حياتنا في ليلنا ونهارنا؟ لفجعنا بشدة المفارقة بين فهم المؤمن لهذه الحياة الدنيا، وفهم الإنسان الغربي المسكن لها!

وبعض الشباب يقول: إنني لم أتعود على قيام الليل، وليس لي تجربة سابقة، وأشعر أنها صعبة.. إلخ

والجواب: يا أخي.. استعن بالله، ولنبدأ سوياً من هذه الليلة القادمة، لا تؤجل هذا المشروع أبداً، وصدقني ستجد لذةً في البداية يهبها الله من يقبل عليه ليعينه، وهذه اللذة والسرور تحدث عنها أهل العبودية،

يقول ابن القيم: (قال الجنيد: «واشوقاه إلى أوقات البداية»! يعني: لذة أوقات البداية، وجمع الهمة على الطلب والسير إلى الله)(١).

فهنيئاً لك -يا أخي الكريم- لذة أوقات البدايةبإذن الله..

وهذه الأيات كلها التي صورت قيام الليل يدخل فيها مرتبتان: قيام الفرض كصلاة العشاء، وقيام الكمال كالتهجد...

وبعض المفسرين يخطئ في حمل بعض هذه الآيات على أحد المحملين، والصحيح أنها تشمل المرتبتين، إلا أن بعضهم يذكر أحد الاحتمالين على سبيل «تفسير التمثيل» لا «تفسير الحصر والحد»، والأول مشهور عن السلف. ويخطئ كثيرون في ظنهم أنه قول في تفسير الآية، وإنما أراد به الإمام من أئمة السلف المثال الذي يعتبر به ما كان من جنسه، وقد نبه على هذه القاعدة الإمام ابن عطية (ت ٤٢٥هـ) بعبارة من عيون علوم القرآن كما قال رحمه الله: «وإنما عبر علماء السلف في ذلك بعبارات على جهة المثالات، فجعلها المتأخرون أقوالاً» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۸۰۹.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ١٤/١٤.

ومن تعامل مع كتب المتأخرين في التفسير كزاد المسير مثلاً؛ أدرك عبقرية عبارة ابن عطية هذه، وقد تأثر بها ابن تيمية، واستثمرها، وأقام عليها قاعدة كاملة من قواعد التفسير، شرحها في مواضع متعددة، كقول ابن تيمية عن تفسير السلف: «أن يذكر كل منهم من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التمثيل، وتنبيه المستمع على النوع، لا على سبيل الحد المطابق للمحدود في عمومه وخصوصه»(۱).

ومن أمثلة ذلك، أنك تجد بعض السلف يُسأل مثلاً عن قول الله (والباقيات الصالحات) فبعضهم يقول: لا إله إلا الله، وبعضهم يقول: سبحان الله والحمد لله، وبعضهم يقول: الصلوات الخمس، ونحو هذه التفاسير، فيأتي بعض المتأخرين فيظنها أقوالاً في تفسير الآية، وإنما أراد بها الإمام من أئمة السلف التمثيل للباقيات الصالحات، لا التفسير الحاصر لمعنى الباقيات الصالحات!

فمن أدرك هذه القاعدة واستوعبها جيداً، أعني قاعدة «تفسير التمثيل»؛ ضاق أمامه الخلاف في التفسير جداً، وميّز بين احتلاف الأمثلة.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۱۳/۳۳۷.

حسناً! ما وظيفة هذا السهر الإيماني الذي عرضته الآيات السابقة؟

الحقيقة أن وظائفه كثيرة جداً، ولكن من أعظم وظائفه أن تلك اللحظات هي لحظات (الاستمداد)، فإذا تجافى جنب المؤمن عن المضجع، وتوضأ، ثم وقف بين يدي ربه، ثم سجد، بدأت دقائق الاستمداد.

فيستمد من خزائن رحمات الله، من أرزاقه، من العلم، من التوفيق، من الهداية، إنها لحظات الدعم المفتوح، ورحمات الله إذا فتحت فلا تسل عن أمدائها: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ (١).

اللهم يا رب الليل البهيم، اجلعنا من تتجافى جنوبهم عن المضاجع ندعوك خوفاً وطمعا: ﴿ لَتَجَافَى جُنُوبُهُمُ عَنِ المُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ١٦.





### هل مجتمعنا خير من مجتمع رسول الله ﷺ؟

أعرف أحد المقتحمين للكتابة الصحفية إذا طرح أي فكرة في مقالاته فلا بد أن يذيلها بمقولة (مع الالتزام طبعاً بضوابط الشريعة)، ولا يمل من تكرار هذه الجملة بشكل يطمئن القارئ، لكنه في المجالس الفكرية المحدودة يعلن صراحة بأنه كما يقول: (يا رجل! لا حل لنا إلا بالعلمانية، وتحويل الدين إلى خيار شخصي محترم فقط، كل المجتمعات المعاصرة لم تتقدم إلا بالعلمانية، الدين شيء رائع ونبيل ولكنه يجب أن يبقى عارسة ذاتية).

تأملت في هذا التناقض الجذري بين الأسلمة في المقالات العامة، والعلمنة في المجالس الخاصة، فقلت لأحدهم: أنا لا أشك أن هذه حالة (نفاق فكري)!

فقال لي معترضاً: كيف تدمغه بوصف النفاق وهو يقول: لا إله إلا الله ويصلي ويصوم ويتصدق؟!

لا أنكر أنني تهيبت وسكتّ.

مضى زمن على هذه الواقعة، وصرت بعدها أهتم كثيراً عراقبة طريقة استعراض القرآن للشخصية المنافقة، وما هي مشاعرها الداخلية؟ وكيف تتحرك داخل المجتمع المسلم؟

كم كنت مندهشاً حين رأيت القرآن يتحدث عن المنافقين بأنهم يصلون، ويتصدقون، ويذكرون الله!

فأشار القرآن إلى كون المنافقين يصلون، بل إلى أنهم يذكرون الله، كما في قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخْدِعُونَ ٱلله وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَاّءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

# يا الله! المنافق يصلي، بل ويذكر الله قليلاً، ومع ذلك لم يمنع ذلك عن وصفه بالنفاق!

وأشارت الآية الأخرى إلى صلاة المنافق في قول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَاكَى ﴾ (١).

وأشار القرآن - أيضاً - إلى كون المنافقين يتصدقون كما قال الله تعالى: ﴿ قُلُ أَنفِقُواْ طَوْعًا أَوْ كَرَهًا لَن يُنَقَبَلَ مِنكُمُ ۗ إِنَّكُمُ كُنتُمُ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ ثَنَّ ﴾ (١).

بل إن النبي شرح كيف أن من ابتلاه الله بنفاق في قلبه يجد مشقة كبيرة في الصلاة، ولذلك يجعلها في أواخر الوقت دوماً، كما سبق أن استعرضنا في فصل سابق الحديث الذي في صحيح مسلم عن أنس بن مالك أن النبي شاك قال: «تلك صلاة المنافق، يجلس يرقب الشمس، حتى إذا كانت بين قرني الشيطان؛ قام فنقرها أربعا لا يذكر الله فيها إلا قليلا»(").

بالله عليك ألم يرعبك هذا الحديث؟!

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوية، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: ٦٢٢.

والله إنه نص مخيف بكل ما في الكلمة من معنى، تأخير الصلاة لأخر وقتها جعلها النبي «صلاة منافق» برغم أنه أخر العصر لوقت الضرورة وهو وقت تضيَّف الشمس للغروب..

فكيف بمن يطبق على إخراج الصلوات عن أوقاتها؟ أليس ذلك أمارة قوية على أن ثمة نفاقاً خفياً في القلب؟!

هؤلاء لم يخطر في بالهم أن الموضوع قد يصل إلى الكفر، لأن القضية عندهم كانت مزاحاً وطرافة، ولكن مقاييس القرآن تختلف كثيراً عن أوهامنا..

كنت أتصور سابقاً أن «المنافق» لابد أن يعلم من نفسه أنه منافق، وبالسذاجة تصوري السابق!

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآيتان: ٦٥، ٦٦.

اكتشفت أن المنافق قد لا يعلم بذلك، بل قد يظن نفسه حين أطلق بعض العبارات إنما أطلقها مزاحاً!

وكنت سابقاً أتوهم أن النفاق هو «قرار» يتخذه المرء، فيقرر بأنه سيكون منافقاً يظهر الإسلام ويبطن الكيد له..!

كنت أظن النفاق مؤامرة كبرى تتخذ بتخطيط شامل، ولم أتوقع بتاتاً أن النفاق قد يقع في القلب بتصرفات نعدها في موازيننا من هوامش الأمور!

هل تتصور ذلك؟!

انظر ماذا يقول الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مِّنْ عَلَهَ ٱللّهَ لَكِينَ الطّرَ مَاذَا يقول الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مِّنْ عَلَهَ ٱللّهَ لَكِينَ الصَّلِحِينَ الصَّلِحِينَ فَضَلِهِ عَلَوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَا عَلَمَ الْمُعَافِّ اللّهِ اللّهِ عَلَمُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَا عَلَمَ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ فَا اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ (١٠. أَخْلَفُواْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ (١٠. أَخْلَفُواْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ (١٠)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآيات: ٥٥-٧٧.

تأمل! إنهم قوم يؤمنون بالله لدرجة أنهم عاهدوا ربهم، ولم يفعلوا أكثر من البخل بالمال بعد المعاهدة، ومع ذلك هجم النفاق على قلوبهم بسبب ذلك!

ولم يتأخر الأمر كثيراً، بل كما عبر القرآن (فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم)!

وما الذي يؤمننا نحن حين نقصر في أمر علمنا تعظيم الله له أن لا يعقبنا ذلك نفاقاً في قلوبنا؟ وما الذي يؤمننا حين ننتهك أمراً علمنا حرمته عند الله أن لا يعقبنا ذلك نفاقاً في قلوبنا؟!

بل وكيف يأمن أقوام تتلى عليهم أيات الله في «انحطاط الكافر» ومع ذلك يتفننون في إظهار عبارات احترام ملل الكفر ومساواتها لغيرها؟!

كيف يأمنون أن لا يعقبهم ذلك نفاقاً في قلوبهم؟!

وأقوام يرون آيات الله تتلى كلها في التحفظ والاحتياط والتصون في العلاقة بين الجنسين، ومع ذلك يتهورون في الطلاق الانفتاح بين الجنسين، كيف يأمنون أن لا يعقبهم ذلك نفاقاً في قلوبهم؟!

وأقوام يرون آيات الله تتلى كلها في تعظيم كمال اهتداء السابقين الأولين، ومع ذلك يطلقون عبارات لا يلقون لها بالا في أن «تجربة السلف لا تلزمنا»، كيف يأمنون أن لا يعقبهم ذلك نفاقاً في قلوبهم؟!

وأقوام يرون الله في القرآن يأمر صراحة برد الخلاف والنزاع إلى النص، وهؤلاء يتذرعون بالخلاف في تعطيل النصوص، فكلما قيل لهم: قال الله، وقال رسول الله؛ قالوا: فيه خلاف!

كيف يأمنون أن لا يعقبهم ذلك نفاقاً في قلوبهم؟!

وأقوام يرون الله في القرآن يأمر صراحة بموالاة المصلحين ومنافاة المضلين، ثم يرددون صبحاً ومساءً بأن كل القضية مجرد خلاف داخل الوطن، ويجب ترك الاصطفاف والتحزب والاستقطاب، كيف يأمنون أن لا يعقبهم ذلك نفاقاً في قلوبهم؟!

حين رأيت الله تعالى يقول عن رجل بخل بعد أن عاهد على الإنفاق، وهذا كل ما صنع،

شح بماله بعد أن عاهد ربه على الصدقة، ومع ذلك يقور لله عنه: ﴿ فَأَعَقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَقُونَهُو الله عنه: ﴿ فَأَعَقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقُونَهُو كُودُ الله السلامات أن أفهم قلق أصحاب رسول الله من النفاق!

لقد كنت أفهم حديث ابن أبي مليكة المعروف عن قلق الصحابة من النفاق على أن سببه هو «ورع الصحابة» فقط، وهو الحديث الذي يقول فيه ابن أبي مليكة: «أدركت ثلاثين من أصحاب النبي على كلهم يخاف النفاق على نفسه»(٢).

كنت أقول في نفسي: إن هذا من باب الاحتياط المستحب فقط الذي يصنعه الصحابة، لكن هذه الآية العجيبة ﴿ فَأَعَقَبَهُم نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِم ﴾ والتي شاهد الصحابة واقعتها عياناً، وشاهدوا نظيرها، هي التي جعلتهم يفهمون النفاق على أنه «أثر» لتصرفات معينة، كثيراً ما يكون صاحبها لم يتوقع نتائجها، وليس النفاق «قرارا» يتخذه المرء!

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ٤٨.

أي أن الإنسان قد يقوم بأقوال أو أفعال فيها مصادمة لكتاب الله تقوده للنفاق وهو لا يعلم! وليس بالضرورة أن يكون النفاق «إرادة واعية»..

المهم الآن، أن القرآن صور المنافقين أنهم قد يصلون، وقد يتصدقون، وقد يذكرون الله، ومع ذلك لم يستنقذهم ذلك من ورطة «النفاق» بسبب تصرفات لم يتوقعوا نتائجها..

> ولكن هل يمكن لنا أن نعرف «المنافق»؟ أليس المنافق شخصاً متستراً؟

أليس النفاق حالة قلبية لا يمكن الاطلاع عليها؟

لنحاول أن نحلل هذا التصور على ضوء القرآن!

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٣٠.

فيا ترى، كم من خطاب فكري معاصر يجد القارئ في لحن خطابه شُعَباً من النفاق التي لا تحصى؟!

ولذلك كان الصحابة يعرفون بعض المنافقين بأعيانهم بسبب أفكارهم ولحن خطابهم، كما صور ذلك كعب بن مالك بعبارة بديعة في حديثه الطويل في صحيح البخاري حين قال: «فكنت إذا خرجت في الناس بعد خروج رسول الله في فطفت فيهم أحزنني أني لا أرى إلا رجلا مغموصاً عليه النفاق، أو رجلا ممن عذر الله من الضعفاء»(١).

فتلاحظ أن بعض المنتسبين للإسلام في مجتمع الرسول كان «مغموصاً» عليهم النفاق، أي مطعونين ومتهمن بذلك!

فإذا كان أصحاب رسول الله يغمصون بعض الناس بالنفاق، فكيف يقال: إن وصف النفاق لا يمكن إطلاقه على معين بتاتاً لأنه حالة قلبية مستترة؟!

<sup>(</sup>١) البخاري: ٤٤١٨.

وفي صحيح مسلم في شأن صلاة الجماعة يقول الصحابي: «ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، أو مريض»(١).

فقوله: «منافق معلوم النفاق» فرع عن كون الصحابة يعينون بعض آحاد وأعيان المنافقين، وهذا يدل على أن الصحابة لم يكونوا يقولون: (إن النفاق كله حالة قلبية مستترة لا يكن معرفتها)!

بل إن هذه المقولة: (أن النفاق كله حالة قلبية مستترة لا يمكن معرفتها مطلقاً) تفضي إلى تعطيل جملة من أحكام القرآن في المنافقين، وسأحاول الإشارة لنماذج من هذه الأحكام القرآنية:

فمن ذلك أن الله أمرنا في موضعين من القرآن، في سورتي التوبة والتحريم، أن «نجاهد المنافقين» كما قال الله تعالى: ﴿ يَنَا أَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغُلُظُ عَلَيْهِمٍ ﴾ (1).

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱۵۱۹.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٧٣، وسورة التحريم، الآية: ٩.

والأمر بجهاد المنافقين فرع عن إمكانية معرفة بعضهم بأعيانهم، ولو كان المنافق لا يمكن تعيينه مطلقاً لكان هذا الأمر القرآني عبثاً، وحاشا القرآن ذلك!!

ولو كان المنافقون لا يمكن تعيينهم لكان نهي القرآن عن الانقسام إزاءهم عبثاً لامعنى له، وحاشا القرآن ذلك!

كما أن القرآن نهى عن الميل لنصائح المنافقين والرضوخ لضغوطهم فقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ اللهِ وَلَا تُطِع اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ١.

ونهانا الله عن إرخاء الأذان لهم، فقال سبحانه: ﴿ وَفِيكُمْ سُمَّعُونَ لَمُمْ ﴾ (١).

والمراد أن هناك منظومة أحكام قرآنية تنظم منهج التعامل مع المنافقين، فالقول بأن المنافقين لا يمكن تعيينهم مطلقاً بفضي إلى تعطيل هذه الأحكام القرآنية، فانظر إلى هذا الذي يتوهم أنه متورع في زعمه بأنه لا يمكن تعيين أي منافق كيف أفضى به «وهم الورع» إلى تعطيل أحكام القرآن في التعامل مع المنافقين!

حسناً! ما علاقة كل ذلك بعنوان هذا الفصل (هل مجتمعنا خير من مجتمع رسول الله) ؟

الحقيقة أنه مرّ بي حديث في صحيح البخاري فيه أن حذيفة جاء إلى حلقة في المسجد فيها مجموعة من التابعين فقال لهم كما في البخاري: «عن الأسود قال: كنا في حلقة عبد الله، فجاء حذيفة حتى قام علينا فسلم ثم قال: لقد أنزل النفاق على قوم خير منكم»(١).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) البخارى: ٤٦٠٢.

وحذيفة -رضي الله عنه- يقصد أنه إذا كان مجتمع النبي الذي كان الوحي فيه يتنزل، والمعجزات تظهر على يدي رسول الله، ومع ذلك وقع تورط بعض الناس في ذلك المجتمع بالنفاق، فكيف بمجتمعكم؟

إذا كان ذلك في عصر من بعد النبي ر فكيف نقول عصرنا نحن؟

حقاً، لقد صدق حذيفة رضي الله عنه، لقد أنزل النفاق على قوم خير منا، فكيف نستبعد وجود المنافقين بيننا؟!





#### الراضون

من الأشياء التي تبتهج بها نفسي حين يتهادى إلى أذني صوت أحد كبار السن وهو يذكر الله..

لا أدري لماذا يكون لزجل ذي الشيبة بالتسبيح وقع تنفسح به أرجاء النفس..

وأحس بسكينة جميلة تتهادى في المكان، وكأن جلبةً ودوياً يغادران من حولنا..

بمجرد أن تطفو همسات أحد الكهول متهدجة بعبارة: «سبحان الله، سبحان الله»...

بل وأشعر أن ثمة ما يفرض الصمت والإطراق إجلالاً لتلك التسابيح المزوجة بصوت يدبّ دبيباً كأنما أثقلته السنون..

وخصوصاً إذا كانت تسابيح كبار السن هذه في أواخر الليل، وهم يحملون على أنفسهم إما لتهجد أو تلاوة، أو هم يمشون في سواد الليل وقبيل أذان الفجر إلى المسجد، أو نحو ذلك،

ومن الأمور التي كانت تثير انتباهي أن كل من رأيت من كبار السن الصالحين اللاهجين بذكر الله، أنهم يعيشون «رضا نفسياً» عجيباً ومدهشاً.

لا أعرف أحداً من كبار السن الذاكرين لله إلا وقرأت في روحه طيب الخاطر، وانشراح الصدر، والرضا الذاتي.

وبكل صراحة فإن هاتين الظاهرتين (التسبيح) و(الرضا النفسي) لم تكونا مرتبطتين في ذهني بصورة واضحة، ولكن مرتبي آية من كتاب الله كأنها كشفت لي سرهذا المعنى، وكيف يكون التسبيح سائر اليوم سبباً من أسباب الرضا النفسي،

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۗ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ (١).

لاحظ أولاً في هذه الآية كيف استوعب التسبيح سائر اليوم، قبل الشروق، وقبل الغروب، وأناء الليل التي هي ساعاته، وأول النهار وأخره.

ماذا بقي من اليوم لم تشمله هذه الأية بالحث على التسبيح؟!

ولذلك شرع الله في هذه المواضع أعظم التسبيح وهو (الصلاة). والرضا في هذه الآية عام في الدنيا والآخرة.

وقد كنت تحدثت مرةً مع أحد أقراني بهذا المعنى في هذه الآية، أعني العلاقة بين التسبيح والرضا النفسي، فذكر لي أنه مرت به آية أخرى تشير أيضاً إلى هذه الرابطة، وهي قول الله في خاتمة سورة الحجر: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ اللهُ فَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّيْجِدِينَ ﴿ وَلَقَدُ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّيْجِدِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اله

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآيتان: ٩٨، ٩٨.

فانظر كيف أرشدت هذه الآية العظيمة إلى الدواء الذي يُسْتشفى به من ضيق الصدر، فكم في الدنيا من صدور أضنتها الأحزان! وكم في الدنيا من وجوه ذوت بما تخفي من أوجاع نفسية! وتأمل كيف جعلت الآية التسبيح ترياقاً تستطب به النفوس، وتداوى به الغموم، وتثلج به غصص الأحشاء؟!

كلما قرأت قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَيْلِ فَسَيِّحُ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَ عِز وجل: وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَ عِز وجل: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ الله عَن وَسَيِّحُ مِمَدِ رَيِّكَ ﴾ (١)؛ قلت في نفسي: سبحان من جعل النفوس ترتوي بالرضا من ينابيع التسبيح!

وكم نحن مغبونون في أيام وليال وسنين تصرمت دون أن نعمر آناء الليل وأطراف النهار بالتسبيحات، يا خسارة تلك السنوات! يا ضيعة تلك اللحظات التي مضت من أعمارنا لم غلاها بتسبيح وذكر لله، فسبحان الله! وبحمده عدد خلقه، ورضاء نفسه، وزنة عرشه ومداد كلماته.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الأيتان: ٩٧، ٩٨.

تلك الدقائق من أعمارنا أعطيت لنا ليختبرنا الله فيها، ثم مضت الآن، ولن تعود، لن تعود أبداً! وها هو ذا مؤشر الساعة ما زالت عقاربه تلهث ليعلن في كل دقيقة كميةً من أعمارنا سحبت منا، فهل هذه الدقائق التي تستنفذ الآن من أعمارنا سجلنا فيها تسبيحاً لله، أو كانت مستغرقة في عمل صالح، أم احترقت هذه الدقائق هكذا في الفضول، فضول الكلام، وفضول السماع، وفضول مشاهدة الفضائيات، وفضول تصفح الإنترنت. إلخ؟!

ومن أعجب المعلومات التي زودنا بها القرآن أننا نعيش في عالم يعج بالتسبيح من حولنا، تسبيح الكائنات في هذا العالم مشهد مهيب صوّره القرآن.

تأمل مثلاً كيف أخبرنا الله أن الرعد يسبّح: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ ﴾ (١)، وأن الجبال والطير تسبّح: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٧٩.

بل أخبرنا خبراً عاماً أن كل الكائنات تسبّح لله، بما فيها السماوات نفسها، والأرض نفسها، وما فيهما من مخلوقات، كلها تسبّح لله، لكن تسبيحها له لغة لا نفقهها كما يقول الله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ مِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَيِيحَهُمْ ﴾ (١).

ويزيد القرآن من تفاصيل جلالة هذا المشهد، فيخبرنا بأن كل كائن من هذه الكائنات له مسلك حاص في تسبيح الله، يقول الله تعالى: ﴿ أَلَوْتَ رَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَالطَّايُرُ صَنَّفَتً مِ كُلُّ قَدْ عَلِم صَلاَئَهُ، وَتَسْبِيحُهُ، ﴾ (٢).

وربما ظن بعض الناس أن (تسبيح الكائنات) هو مجرد خبر مجازي، وأنها لا تسبّح حقيقةً! وهذا تصور مرجوح، فالصحيح أنه تسبيح حقيقي، حتى إنه في بعض الأحوال كان أصحاب رسول الله على يسمعون هذا التسبيح، فقد روى البخاري في صحيحه عن عبد الله بن مسعود أنه قال: «ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل»(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) البخاري، ٧٩ه٣.

ومثل تسبيح الطعام هذا الذي كان يسمعه الصحابة هو حالة خاصة في زمن خاص، أما تسبيح الكائنات في نظامها العام فقد أخبرنا الله أنه بلغة خاصة كما قال سبحانه: ﴿ وَلَكِنَ لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمْ ﴾.

وقد أشار الإمام ابن تيمية إلى هذه الحالة الخاصة الاستثنائية في فهم لغة المخلوقات فقال رحمه الله: (بل هو سبحانه يُنطق الجماد بأصوات يفهمها من يفهمها من الأدميين، كما قال عن داود -عليه السلام-﴿ يَنجِبُالُ أُوِّي مَعَهُ. وَٱلطَّيْرَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَدُ. يُسَيِّحْنَ بِٱلْعَشِي وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ اللَّهُ ﴾ والحصى قد سبح في كف النبي ر وقال ابن مسعود -رضى الله عن<mark>ه: كنا نسمع تسبيح الطعام</mark> وهو يؤكل. وكان أبو الدرداء وسلمان الفارسى يسمعان تسبيح القدر، وقال النبي ﷺ: «إنى لأعلم حجراً بحة كان يسلم علي قبل أن أبعث، إنى لأعرفه الآن» وهذا باب واسع) (١).

<sup>(</sup>۱) بيان تلبيس الجهمية: ۸/٥٩/، طبعة مجمع الملك فهد، ت:راشد الطيار.

فإذا استشعر المؤمن الذي شرف الله بالبقين بهذا القرآن، الذي يتعامل مع أخبار القرآن كأنما يشاهدها رأي العين، إذا استشعر هذا المشهد، وأخذ يجيل عينه في الكون من حوله، فيقلُّب وجهه في السماء، وينظر في فجاج الأرض، ويمسك الأشجار بيديه، ويتأمل الطير فوقه وهن صافّات ويقبضن، ويستحضر تلك الكائنات المدهشة التي تعيش في قيعان المحيطات، ثم يستعيد كلام الله عن أن هذه الكائنات كلها تسبح لله، كلّ قد علم صلاته وتسبيحه، ولكن لا نفقه تسبيحهم، فإنه لا يكاد يطيق المهابة والإحساس بالعظمة الإلهية التي تتوارد على قلبه، وتكاد تعتقل لسانه.

فإذا جمع المؤمن في قلبه هذا المشهد السابق في تسبيح الكائنات لله، ثم أضاف إليه أن الله اختار أن يبدأ كثيراً من سور القرآن بالتسبيح، كما استفتح الله بالتسبيح سبع سور من القرآن، وهي: سورة الإسراء، وسورة الحديد، وسورة الحشر، وسورة الصف، وسورة الجمعة، وسورة التغابن، وسورة الأعلى.

وإذا أضاف المؤمن إلى ذلك أن الصلاة التي هي أعظم شعائر الإسلام، جعل الله في ركوعها التسبيح: (سبحان ربي العظيم)، وجعل في سجودها التسبيح: (سبحان ربي الأعلى).

وإذا أضاف المؤمن إلى ذلك سابيح الأنبياء، كقول موسى على في بيان وظيفة نبوته: ﴿ وَالْجَعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي مُوسى عَلَيْ فَي بيان وظيفة نبوته: ﴿ وَالْجَعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي اللهِ هَرُونَ أَخِي اللهِ اللهُ وَ أَمْرِي اللهِ عَلَيْرًا اللهِ اللهِ عَلَيْرًا الله في رسالته، وجعل وظيفة هذه الرسالة أن يسبحا لله كثيراً ويذكراه كثيراً!

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيات: ٢٩-٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآيتان: ١٤٢، ١٤٤.

وأن الملائكة لا تفتر عن التسبيح كما قال الله سبحانه عنهم: ﴿ يُسَيِّحُونَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ الله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمَلْكِكَةَ مَا فَيْدُونَ الله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمَلْكِكَةَ مَا فَيْرُونَ الله عَلَى الله عَرْوجِلِ الْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ دُيُسَيِّحُونَ وَقُولُ الله عَرْوجِل: ﴿ اللَّذِينَ يَعْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ دُيُسَيِّحُونَ وَقُولُ الله عَرْوجِل: ﴿ اللَّذِينَ يَعْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ دُيُسَيِّحُونَ وَقُولُ الله عَرْوجِل: ﴿ اللَّهِ يَنْ يَعْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ دُيُسَيِّحُونَ وَعِلَا الله عَرْوجِل: ﴿ اللَّهِ يَعْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ دُيُسَيِّحُونَ الله عَرْوجِل الله عَلَيْ اللهُ عَرْوجِل اللهُ عَرْوجِل اللهُ عَرْوجِل اللهُ عَرْوجِل اللهُ عَرْوجِل اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَرْوجِل اللهُ عَرْفِيلُ اللهُ عَرْوبُولُ اللهُ عَرْولِهُ اللهُ عَرْوبِهُ اللهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَرْفِيلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

بل أخبرنا الله عن لهج ألسنة أهل الجنة، السعداء، بالتسبيح، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ تَجْرِي مِن تَعْنِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ (أ) دَعُونهُمْ فِيهَا مِن تَعْنِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ (أ) دَعُونهُمْ فِيهَا مُنْهَا لَهُمْ ﴾ (أ).

فإذا ضمّ المتدبر هذه الشواهد، ورأى كيف أن الرعد والجبال والسماوات والأرض والكائنات كلها تسبّح لله، وأن الله استفتح سبع سور بالتسبيح، وأن الله جعل الركوع والسجود وهما من أهم أركان الصلاة تسبيحا،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآيتان: ٩، ١٠.

ومنزلة التسبيح في أخبار الأنبياء، واتصال الملائكة بالتسبيح، وتسبيح أهل الجنة، إذا ضم هذه الشواهد كلها بعضها إلى بعض؛ تغيرت نظرته جذرياً لمفهوم التسبيح، وأدرك أن للتسبيح منزلة عند الله تفوق المنزلة التي نتصورها عادةً.

ولا يتأمل المؤمن مثل هذه المنزلة للتسبيح إلا ويدركه شيء من الألم على فوات كثيرٍ من لحظات العمر عبثاً دون استثمارها بالتسبيح.

وأي شيء أجمل من قضاء دقائق الانتظار، والطريق، ولحظات الصمت، في تسبيح الله؟!







## أقوى الناس

حياتنا معجونة بالمهام والالتزامات، والقرارات العابرة والجسيمة، في الدراسة والعمل، والزواج والمسكن، والسفر والإقامة، والصحة والمرض، وفي كل هذه المتطلبات فإننا نسعى لإنجازها باتخاذ الأسباب كما أمرنا الله، وكما هو مركّب في فطرتنا أصلاً.

هـذا المشهـد، مشهـد طبيعي ومتكـرر، وإنما الذي يستحق أن نفحصه ونتأمله هـو تلك المشاعر والأحاسيس التـي تتحـرك في داخلنا في كيفيـة قراءتنا للعلاقة بين النتائج والأسباب.

كثيراً ما يرتبط في أذهاننا أن قوة النتائج مرتبطة بما يظهر من قوة الأسباب في مظاهرها وغطائها المادي، ولذلك تهفو النفوس للتعلق بالسبب.

كثيراً ما يمور في عقولنا تصورات مسبقة أن أقوى الناس هم أولئك الذين يملكون أقوى الأسباب المادية.

وقد أثار انتباهي تنبيه لطيف لأحد السلف يزلزل هذه القناعات والتصورات المطمورة، وقد نقله أبو العباس ابن تيمية، واحتفى به، في عدة مواضع من كتبه.

يقول ابن تيمية في رسالته التي تسمى التحفة العراقية: «قوم ينظرون إلى جانب الأمر والنهي والعبادة والطاعة شاهدين لإلهية الرب سبحانه الذي أمروا أن يعبدوه، ولا ينظرون إلى جانب القضاء والقدر والتوكل والاستعانة، وهو حال كثير من المتفقهة والمتعبدة؛ فهم مع حسن قصدهم وتعظيمهم لحرمات الله ولشعائره يغلب عليهم الضعف والعجز والخذلان؛ لأن الاستعانة بالله والتوكل عليه واللجأ إليه والدعاء له؛ هي التي تقوي العبد وتيسر

عليه الأمور، ولهذا قال بعض السلف: من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله (١).

وروي هذا الأثر مرفوعاً إلى النبي على لكن لا يثبت مرفوعاً كما أعله الإمام أبو جعفر العقيلي (ت ٣٢٢هـ)(٢).

حسناً! هذا الأثر السلفي يبين أن القوة الحقيقية مرتبطة بقوة التعلق بالله، لا بالتعلق بالأسباب، فقوة التوكل هي المدد الحقيقي أمام صعوبات الحياة، ويتفاوت الناس في قوتهم بحسب ما في قلوبهم من التوكل الشرعي، ولكن قبل أن نتحدث عن هذه العلاقة؛ ما هو الدافع للتوكل؟ بعنى آخر: لماذا نتوكل على الله؟

دعنا - أخي القارئ - نحلل دوافع التوكل، أو نجيب على سؤال: لماذا نتوكل على الله؟ بحسب المنظور القرآني:

نتوكل على الله لأن التوكل معيار الإيمان، التوكل على الله هو الله على الله هو الله على الله هو الله على الله عل

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۳۲/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الضعفاء الكبير للعقيلي: ٣٤٠/٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٧٣.

فإذا تدبر قارئ القرآن هذه المنزلة لاعتماد القلب على الله ولجوئه إليه، وتفويضه الأمور إليه تغيرت نظرته كلياً لموقع التوكل في حياته..

نتوكل على الله لأن الله سبحانه هو أعظم وكيل، حتى إن الله سبحانه قال في خمسة مواضع من القرآن ذات الجملة: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَللّهِ وَكِيلًا ﴾ قالها سبحانه في سورة النساء ثلاث مرات، وفي سورة الأحزاب مرتين، كقوله سبحانه: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَاللّهِ وَكِيلًا ﴿ ) لللّهِ وَكِيلًا ﴿ ) سبحانه: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَاللّهِ وَكِيلًا ﴿ ) ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي السّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِأَللّهِ وَكِيلًا ﴾ (١) ، ويقول الله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي السّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِأَللّهِ وَكِيلًا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآيتان: ٨٤، ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٣٢.

فإذا كان القرآن يعيد على مسامعنا خمس مرات ذات الجملة «وكفى بالله وكيلا» فهل امتلأت قلوبنا فعلاً بحقيقة هذا المعنى ونحن نعارك تصاريف الحياة؟ وهل نحن نتسلق المطالب، ونتجرع المصائب، ونخوض الأهوال؛ وقلوبنا معلقة بالسماء تفيض بهذا المعنى «وكفى بالله وكيلا»؟

ألا يكفيك يا نفسُ أن الله هو الوكيل؟ بل هو «نعم الوكيل» سبحانه كما قال أهل الإيمان: ﴿ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللهِ عَانِ اللهِ عَانِهِ اللهِ عَانِ اللهِ عَانِ اللهِ عَانِ اللهِ عَانِ اللهِ عَانَ اللهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ (١).

نتوكل على الله لأنه هو الذي يكفينا، ومن أعظم كفاية من الله؟! ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴾ (٢).

لو علم المرء أن فلاناً من المسؤولين هو المتكفل بمعاملته لتنفس اليقين وفرغ قلبه من الشك بتحقق مطلبه، فكيف يفوّت المرء على نفسه أن يكون الله خالق هذه الحاجات، والخالق لسبل قضائها، والخالق لموانعها، هو الذي سيتكفل بأمرك إذا توكلت عليه: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُو حَسَبُهُ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله وَهُو حَسَبُهُ وَ اللّه الله وَهُو حَسَبُهُ وَهُمَا يَتُوكُنَّ عَلَى ٱللّهِ الله وَهُو حَسَبُهُ وَ اللّه وَلَا الله وَهُو حَسَبُهُ وَ اللّه وَهُو حَسَبُهُ وَ اللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلّه وَلّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآية: ٣.

من كان الله حسبه؛ فكيف ستكون قوته بين الناس؟! ولذلك قال من قال من السلف: «من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله» كما نقل ابن تيمية في الاقتباس السابق..

ومما يفغر فم الاستغراب حين يتأمل المرء هذه الحقائق القرآنية التي أخبرنا بها الله ذاته، ثم يلاحظ غياب الانتفاع والاستفادة من هذه الحقائق في حياتنا!

الخالق سبحانه يفتح فرصة لعبده ليكون الله تعالى هو حسبه إذا توكل عليه، ومع ذلك يقصر القلب في الانكباب على الله، والتعلق به؛ فيفوّت على نفسه هذه القوة العظيمة!

نتوكل على الله لأن التوكل عليه سبحانه يحمينا من سلطة الشيطان، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ أُسُلُطُنُّ عَلَى اللَّهِ عَلَى رَبِّهِ مَ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى رَبِّهِ مَ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ أَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّ

فالشيطان حاضر في تفاصيل حياتنا، يسعى بفنون الإضلال ليجر ابن أدم معه إلى المصير التعيس،

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٩.

فالشيطان حاضرٌ في حياتنا يزل ويستزل، ويوسوس، ويفتن، وينزغ، ويهمز، ويسوّل، ويملي، ويؤز، ويضل ويصد عن الله، ويستهوي للحيرة، ويرمي في طريقنا الخطوات ليستدرجنا للخطايا، ويخوفنا من الفقر كلما فكرنا في النفقة في سبيل الله، ويزين لنا الباطل فيضعه في قالب الأمر الطبيعي والجميل، وأنه لا داعي للمبالغة، وهي من أخطر أساليب الشيطان، وتستخف الشياطين أهل الباطل وتؤزهم وتورطهم في الاندفاع.

ويسعى الشيطان لينسينا أمر الله سواء كان نسياناً معفواً عنه بمعنى غياب العلم، أو اكتنان المعلوم كما في السهو، كما قال في المراقى:

## زوال ما عُلِم قُلْ: نسيانُ والعلم في السهو له اكتنانُ

أو إنساءً غير معفو عنه وهو حضور العلم وغياب خشية الله وإرادته، فالشيطان حريص على كلا النوعين من النسيان: نسيان الذهول المعفو عنه، ونسيان الغفلة

المتوعد عليه..

وكلانوعي النسيان ما تحتملهما لغة العرب كما قال حافظ المغرب أبو عمر ابن عبد البر: «والنسيان في لسان العرب: يكون للترك عمداً، ويكون ضد الذكر»(١). وجاء هذان الوجهان العربيان في القرآن كما قال ابن القيم: «النسيان في القرآن على وجهين: نسيان ترك، ونسيان سهو »(١).

قال الله تعالى في كون الشيطان يزل ويستزل: ﴿ فَأَذَلَهُمَا كَانَا فِيهِ ﴾ (٣)، ﴿ فَأَذَلَهُمَا كَانَا فِيهِ ﴾ (٣)، وقال الله سبحانه: ﴿ السَّتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ (١٠).

وأخبر الله سبحانه عن سعي الشيطان في الإضلال: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمُ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (٥).

وأخــبر عـن نــزغ الشيطان: ﴿ وَقُل لِّعِـبَادِى يَقُولُوا اللَّي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) ابن عبدالبر، الاستذكار: ١١٤/١، طبعة دار إحياء التراث.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، الصلاة وحكم تاركها، ٧٥، طبعة مكتبة الإيمان.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ٥٣.

وقال: ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيَطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُولَتِ ۚ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَ الشَّيْطَانِ نَزَغُ فَأَسْتَعِذَ وَاللَّهِ ﴾ (٢).

وأخبر عن همز الشيطان في النفوس: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ (٣).

وأخبر عن وسوسة الشيطان بالمعاصي والفواحش: ﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا مَا وُدِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا ﴾ (أ).

وأخبر الله عن تسويل الشيطان وإملائه: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللْهُ عَلَىٰ اللْهُ عَلَىٰ اللْهُ عَلَىٰ اللْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ اللْعَلَىٰ اللْعَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَى الْعَلَىٰ عَلَى الْعَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ عَلَمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ

وأخبر عن استه<mark>واء الشياطين إلى الحيرة والارتيابات</mark> والشكوك: ﴿ كَأَلَذِى اَسْتَهْوَتْهُ الشَّيَطِينُ فِي اُلْأَرْضِ حَيْرانَ ﴾ (١٠)

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>ه) سورة محمد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ٧١.

وأخبر عن استخفاف الشياطين لأهل الباطل ودفعها إياهم إلى التهور والاندفاع في الانحراف: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا السَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَؤُرُّهُمُ أَزًّا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

وحذرنا ربنا من تفنن الشيطان بالفتن: ﴿ يَكِنِي مَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطُنُ ﴾ (١).

وأن الشيطان يشوش تفكيرنا بالقلق من الفقر إن أنفقنا في سبيل الله، ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقَرَ ﴾ (٣).

وأخبرنا الله عن خبث الشيطان في تغييب واستكنان المطلوب الشرعي: ﴿ وَإِمَّا يُنسِينَكَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ ('')، وقال الله سبحانه: ﴿ فَأَنسَىٰهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (''). وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرهُ ﴿ فَأَنسَانِهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرهُ ﴿ فَأَ السَّيْعَانُ وَقَالَ الله عز وجل: ﴿ اسْتَحْوَدَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَاللَّهُ ﴾ ('').

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٧) سورة المجادلة، الآية: ١٩.

وإن الشيطان ينصب الخطوات التدريجية كما قال الله سبحانه: ﴿ يَنَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنْبِعُواْ خُطُوَتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّعِ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ ﴾ (١)، وقال الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ (١).

وأخبر الله تعالى عن رسم الشيطان للباطل والمعاصي في قالب الأمر الجميل والواقعي والمصلحي والطبيعي: ﴿ وَزُيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٣)، وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ أَعْمَلَهُمْ ﴾ (١).

ولذلك ترى الرجل يرتكب المعصية، ويؤنبه ضميره زمناً، وتراه يقول لمن حوله: والله إني متألم من هذا الأمر، وجزاكم الله خيراً على النصيحة، ثم لا يزال الشيطان به حتى تراه بعد زمن يدافع عن معصيته ويراها أمراً طبيعياً، وأن من حوله يعانون -في نظره- من غلو ونزعة للتحريم، وأن هذه فتاوى قديمة والعصر تغيّر.. إلخ من أفكار الشيطان في تزيين

#### المعاصى للناس!

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٤٨.

فإذا رأيت هذا المشهد فتذكر فوراً قول الله عز وجل: ﴿ وَإِذْ زَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمَّ ﴾ (١) وقوله: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

وأخبر عن وظيفة الشيطان العامة في الصدعن سبيل الله المرابعة الشيطان العامة في الصدعن سبيل الله الله المرابعة الله المرابعة الله المرابعة المرابعة الله المرابعة المرا

ومن أعجب ما يقوم به الشيطان سرعة تنصله بعد أن يقع الإنسان في شباكه: ﴿ كَمْثُلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ السَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ السَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ ٱلسَّيْطَانِ الْإِنسَانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

فمن تأمل أعمال الشيطان وأساليبه وخططه ومؤامراته وأفخاخه التي ينصبها - كما صورها الله لنا تفصيلاً في كتابه - أدرك شدة خطر الشيطان، حتى إن الإمام ابن القيم لما لاحظ هذا المعنى ألف كتاباً بديعاً استمد عنوانه من هذا المعنى فسمّاه «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان»، وذكر فيه من المعاني الشرعية حول صحة القلب ومرضه والأدوية الشرعية له،

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ١٦.

ثم فصّل تفصيلاً مذهلاً في مكايد الشيطان في العقيدة كما في القبور، أو في فقه الفروع كما في الطهارة والمعازف، والحيل في النكاح والربا وأنواع من المعاملات، وختم كتابه بتلاعب الشيطان وكيده بالاتجاهات غير الإسلامية كالفلاسفة والمجوس وأهل الكتابين قبلنا. وهو كتاب عظيم مشحون بالفوائد والأبحاث والاستطرادات العقدية والفقهية والإيمانية، يدل نفسه فيه أنه ألفه على البسط لا على إرادة الاختصار.

المهم، أن الله في كتابه قد بين لنا أن (التوكل) من أعظم وسائل مكافحة مخاطر وسلطة الشيطان كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ أَنَّ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

كما أن من عظم دوافع التوكل أننا نتوكل على الله شكراً له وامتناناً لأنه هدانا سبحانه، فحين ترى نفسك من أهل لا إله إلا الله، أو ترى نفسك محافظاً على الصلاة، أو ترى نفسك محافظاً على الله والانحناء أو ترى نفسك بعيداً عن فكر الهزيمة والانكسار والانحناء للثقافة الغربية، وبعيداً عن حمل النصوص الشرعية

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٩.

وتأويلها لتوافق مقررات الثقافة الغربية الغالبة، فإنك تحمد الله وتشكره إذ رفعك عن الانحطاط السلوكي والفكري، وترى منة الله عليك إذ شرفك بالرقي العقدي، ويوجب لك هذا مزيداً من التوكل والتعلق بالله، ألا ترى أهل الإيمان كيف يربطون بين هداية الله والتوكل: ﴿ وَمَا لَنَا اللهُ اللهُ

هذه بعض دوافع التوكل التي أشار إليه كتاب الله العظيم، ولكن قد يثور هاهنا سؤال: متى نتوكل بالضبط؟

الحقيقة أن التوكل له مرتبتان: توكل عام لا ينفك المؤمن عنه، بحيث يكون قلبه معلقاً بالله بشكل مستمر بعتضى توحيد الله وألوهيته كما قال الله تعالى: ﴿ الله وَالوهيته كما قال الله تعالى: ﴿ الله وَالوهيته كَمَا قال الله تعالى: ﴿ الله وَالوهيته كَمَا قال الله تعالى: ﴿ الله وَالوهيت كَمَا قال الله وَعَلَى الله وَالوهيت كما قال الله وَعَلَى الله وَالوهيت كما قال الله وَعَلَى الله وَالوهيت الله وَالوهيت كما قال الله وَعَلَى الله وَالوهيت الله وَالوهيت الله وَالوهيت الله وَالوهيت الله وَالله وَعَلَى الله وَالوهيت وَالوهيت الله وَالوهيت وَالوه

وثمة مرتبة أخرى: وهي التوكل في الأمر الخاص المعين، وهذا يكون بعد العزم عليه مباشرة، كما قال الله سبحانه: ﴿ فَإِذَا عَنَمْتَ فَتَوكَّلُ عَلَى ٱللهُ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

حسناً! هذا (التوكل) الذي أبدأ القرآن فيه وأعاد، وكرره في مواضع كثيرة، وسياقات متنوعة، ما هو بالضبط؟ ما معنى التوكل؟

والإشكال بصياغة أخرى؛ الكثير يتساءل: كيف أكون متوكلاً؟ كيف أحقق هذا المقام الإيماني العظيم الذي يحبه الله، ويعرضه لنا في القرآن بكثرة، ويرغبنا فيه؟

لأهل العلم في علم السلوك ومقامات الإيمان تعريفات كثيرة للتوكل، بعضها فيه تعريف للتوكل في حقيقته الكلية، وبعضها فيه إضاءة لبعض جوانب التوكل، ويبدو أنها بحسب حال السائل، ولكن بعيداً عن الإسهاب في استعراض تعريفات التوكل يمكن القول بكل اختصار: إن التوكل هو «اشتغال الجوارح بالأسباب، واشتغال القلب بالله».

وقد لخص الإمام ابن القيم شيئاً من الوقائع الشرعية في اتخاذ الأسباب لما انتقد الطائفة الصوفية التي ظنت أن التوكل يعني ترك الأسباب، كما يقول ابن القيم ناقداً: «مدعين لأنفسهم حالاً أكمل من حال رسول الله وأصحابه، إذ لم يكن فيهم أحد قط يفعل ذلك، ولا أخل – النبي والصحابة – بشيء من الأسباب،

وقد ظاهر رسول الله بين درعين يوم أحد، واستأجر دليلاً مشركاً على دين قومه يدله على طريق الهجرة، وكان يدخر لأهله قوت سنة، وهو سيد المتوكلين، وكان إذا سافر في جهاد أو حج أو عمرة حمل الزاد والميزاد، وجميع أصحابه، وهم أولو التوكل حقا، وأكمل المتوكلين بعدهم هو من اشتم رائحة توكلهم من مسيرة بعيدة»(۱).

ولكن، ومع فعل الأسباب، فإن القلب معلق بالله، ملتفت معرض عن التعلق بهذه الأسباب، ولذلك ترى المتوكل يلهج بالذكر، يرقب توفيق ربه، ويتمتم بالدعاء.

يتحدث المتوكلون عن أذواق لهم يشعرون بها لا يتصورها المحبوسون في زنازين خطاياهم مثلنا، فمن أراد أن يعرف ماهي (الطمأنينة)، وما هي (السكينة)، وأي شيء هو (راحة البال)، فليجرب التوكل..

هل تظن رجلاً قلبه معلقٌ بملك الملوك سبحانه فوق سبع سماواته يقلقه شيء من مقادير هذه الدنيا؟..

<sup>(</sup>١) ابن القيم، مدارج السالكين: ٤٦٧، طبعة دار الكتاب العربي.

تأمل طمأنينة وسكون خليل الله إبراهيم -صلى الله عليه وآله وسلم- وهو يرى أعمدة اللهب التي أضرمها قومه ليحرقوه فيها كما قص الله سبحانه: ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانْضُرُوّاْ ءَالِهَتَكُمُ إِن كُنتُمُ فَعِلِينَ ﴿ الله العظيمة، فلم يجزع، وآنضُرُوّاْ ءالِهَتَكُمُ إِن كُنتُمُ فَعِلِينَ ﴿ الله العظيمة، فلم يجزع، وقد الخليل من الوقوع في هذه النار العظيمة، فلم يجزع، ولم يرتبك، ولم يلتمس منهم الرحمة والعفو والصفح، بل كل الذي كان يقوله هو: (حسبنا الله ونعم الوكيل)، ولم يكن ذلك فقط قبل أن يلقى، بل حتى بعد أن وقع في يكن ذلك فقط قبل أن يلقى، بل حتى بعد أن وقع في النار عليه السلام، كما روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال: (كان آخر قول إبراهيم حين ألقي في النار: «حسبي الله ونعم الوكيل»)(٢).

ثم تأمل طمأنينة النبي عليه إذ جاءته الأنباء باجتماع الجيوش ضده، فكان أن قال هذه العبارة ذاتها: (حسبنا الله ونعم الوكيل).

وقد قارن ابن عباس بين موقف خليل الله إبراهيم، وخليل الله محمد صلى الله عليهما وسلم،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) البخارى: ٤٥٦٤.

فقال: («حسبنا الله ونعم الوكيل» قالها إبراهيم - عليه السلام - حين ألقي في النار، وقالها محمد على حين قالوا: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُ فَأَخْشُوهُمُ فَزَادَهُمُ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾) (١).

ألا تلاحظ روعة الموقف إذ قال الله تعالى: ﴿ فَرَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ ؟!

الخبر يقول: إن جيوش الأعداء مكتظة في الطريق إليكم، وهؤلاء يزدادون إيماناً.

يزدادون إيمانا في اللحظة التي تنهار فيها نفوس كثير من الناس، رباه، ما أسعد المتوكلين!

حسناً! من الواضح من خلال التصوير القرآني للتوكل أن التوكل (حالة قلبية) في التحليل الأخير،

<sup>(</sup>١) البخاري: ٣٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٧٣.

لذلك كان إمام أهل السنة.. الإمام أحمد بن حنبل -رحمه الله- يقول: «التوكل عمل القلب»(١).

فإذا تدبر قارئ القرآن الآيات التي وصف الله فيها التوكل في كتابه، وكيف يأمر به تارة، ويصف أهل الإيمان به تارة أخرى، ويرغّب المتوكل بأن يكون الله حسبه، وأن الله نعم الوكيل، فإنه يدرك حب الله سبحانه لقيام هذه الحالة القلبية في عبده، وأنها من أرفع مقامات الإيمان عند الله.

فهل ستنقضي هذه الدنيا، ونرقد في قبورنا، ونحن لم نتذوق هذا المقام العالي، مقام التوكل، الذي تزداد به قوة النفس، وتصبح القوى البشرية أمامها كالهباء؟!



<sup>(</sup>١) ابن القيم، طريق الهجرتين: ٥٦١، طبعة مجمع الفقه.

j.



### كأنك تراه

أخبرنا الله سبحانه أنه «يفصل الآيات» لنا في كتابه المقروء والمشهود لتحقيق غاية في نفوسنا نحن، كما قال الله سبحانه: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِرَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ (١).

أليس عجيباً أن تكون هذه التفاصيل المهيبة في آيات الله الشرعية والكونية هي من أجلنا نحن؟ بل من أجل أن ترفرف قلوبنا باليقين؟!

وأظهر الله لخليله ابراهيم -صلى الله عليه وآله وسلم-من الأيات البديعة في ملكوت الكون حتى يكمل يقين الخليل،

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٢.

كسما قسال الله تسعىالسى: ﴿ وَكَلَالِكَ نُرِيَ اللهِ مَلَكُونَ مِنَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ مِنَ وَلِيَكُونَ مِنَ الشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴿ وَلِيكُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ومدح الله سبحانه أحكامه الشرعية بالجمال والحسن، ولكن القرآن ذاته نبّه أنه لا يتمتع بكمال الفهم لحسن وجمال أحكام الله إلا من تطهرت قلوبهم باليقين، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكّمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ (١)، ألا يعني هذا أن من فاته إدراك جمال وحسن أحكام الشريعة إنما كان ذلك بسبب ما فات قلبه من اليقين، وبسبب ما زاحم اليقين في قلبه من الارتيابات والتردد؟!

ألا يعني هذا أن القلب كلما ارتفع في مدارج اليقين زادت قدرته على مشاهدة المعالم الجمالية لمملكة أحكام الشريعة، وكلما تكاثف ضباب الشكوك والحيرة في أجواء قلبه تعسر عليه رؤية جماليات الأحكام الشرعية؟

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآبة: ٥٠.

وجعل الله في هذا القرآن «رحمة»، لكن الناس يتفاوتون في الانتفاع بهذه الرحمة القرآنية بحسب ما في قلوبهم من اليقين، كما قال الله سبحانه: ﴿ هَلَذَا بَصَنَّ يُرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ (اللهُ اللهُ (۱)).

فانظر.. كيف أنه كلما تعاظم اليقين في قلب العبد، تنزّلت عليه رحمات الله، وانفتحت له رحمات القرآن؟!

وأخبرنا الله أن اليقين هو الطريق إلى أعلى وصف من أوصاف التديّن، وهو وصف (الإمامة في الدين)، كما قال الله سبحانه: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمّةً يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا لَمّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَاينَتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ اللهِ اللهُ ا

بل إن القرآن لم يرسم لقارئه درب اليقين فقط، وإنما أضاف طريقة التعامل مع الشريحة التي تعاني من نقص اليقين، فنهانا القرآن أن نتأثر بإرجاف مرضى الحيرة والشكوك، كما قال الله عز وجل: ﴿ فَأُصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقُّ لَا يُوقِنُونَ ﴿ فَأُصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقُّ لَا يُوقِنُونَ ﴿ فَالْ يَسْتَخِفَّنَكَ اللّهِ عَنْ وَجَلَ لا يُوقِنُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ عَنْ اللّهِ اللهِ عَنْ اللّهِ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ وَجَلَ اللّهِ عَنْ وَجَلَ اللّهِ اللهِ عَنْ وَجَلَ اللّهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللّهِ اللهِ اللهِ عَنْ وَجَلَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٦٠.

وفي واقعة شهيرة جداً في تاريخ الإسلام رواها البخاري ومسلم، بل غالب كتب السنة، وجمع العلامة ابن حجر العسقلاني روايات هذه الواقعة من كتب السنة، والفروق بينها، في أول كتابه (فتح الباري: ١ /١٤٢، طبعة دار الريان)، وفي هذه الواقعة الشهيرة جاء جبرائيل -عليه السلام-إلى مجلس اجتمع فيه النبي ر وأصحابه، وكان جبرائيل قد تمثل بصورة رجل بشري، وكان شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر لا يُرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه من الصحابة أحد، وفي بعض الروايات: (إذ أقبل رجل أحسن الناس وجهاً، وأطيب الناس ريحاً، كأن ثيابه لم يمسها دنس)، وفي رواية أخرى: (شديد سواد اللحية)، وفي رواية أخرى: (ليس عليه سحناء السفر، وليس من البلد).

وهذا كان في غاية الغرابة بالنسبة للصحابة، حتى إنه علاهم الوجوم كما جاء في بعض الروايات: (فنظر القوم بعضهم إلى بعض فقالوا: ما نعرف هذا)! إذ إن هذا الرجل ليس من أهل المدينة فهم يعرفون أهلها جيداً، وفي ذات الوقت لا يمكن أن يكون رجلاً مسافراً قدم للمدينة لأن هيئته وملابسه ليست هيئة وملابس المسافر!

وفي مرأى من الناس جاء هذا الرجل -الذي هو جبريل في حقيقة الأمر- يتخطى بين الصحابة، حتى وصل إلى رسول الله وجلس أمامه، وصارت ركبتا جبريل تلامس ركبتي محمد وزاد جبريل في الاقتراب فوضع يديه على فخذي النبي والناس لا يعرفون من هذا الرجل!

ثم بدأ جبريل يسأل النبي على أسئلة مرتبة هرمياً، تدور حول أصول الإسلام، والصحابة مشدودة أعناقهم إلى هذا المشهد.

فاستفتح جبريل أول سؤال بالاستفسار عن (مفهوم الإسلام)، والنبي على يجيب عن السؤال، ويستعرض تعريف مفهوم الإسلام، فيجعل الإسلام هو الأركان الخمسة التي تدور حول التوحيد والشعائر الأربع الكبرى.

ثم ينتقل جبريل ويسأل عن مرتبة أعلى وهي (مفهوم الإيمان)، والنبي على يلايمان، ويجعله يدور حول التصديق بالغيبيات أساساً..

ثم ينتقل جبريل ويسأل عن مرتبة أعلى من الإسلام والإيمان، وهي أعلى مراتب الدين، وهي (مفهوم الإحسان)، فيعرفها النبي بي بتعريف في غاية الروعة، إذ يجعل الإحسان هو اليقين المطلق الذي تنهار فيه الفوارق بين الغيب والشهادة، حيث يقول جبريل: «فأخبرني عن الإحسان»؟ فيقول المصطفى بي الأحسان»؟ فيقول المصطفى الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

انظر.. أين وصل اليقين؟! حيث أصبح الأمر الغائب الذي لا تراه كأنه الأمر الحاضر الذي تراه.

إنها تلك اللحظة التي يصبح فيها ما يراه بصر رأسك حساً، بنفس المستوى الذي تراه بصيرة قلبك إيماناً.

عيون الموقن في رأسه وقلبه تسيران جنباً إلى جنب في هذه الحياة، ولا يتخلف أحدهما عن الأخر، ويبصران المرئي وغير المرئي بذات الحدة البصرية: «أن تعبد الله كأنك تراه».

ثم كشف رسول الله ﷺ أن هذا هو الإحسان الذي هو أعلى مراتب الدين..!

## أعلى مراتب الدين سلوك قلبي محض!

ثم إن هذه الحقيقة الباهرة لم يخبر بها النبي على خبراً عارضاً، بل تم تنسيق مشهد مهيب يتحاور فيه سيد الملائكة وسيد البشر، جبريل ومحمد، والناس يسمعون، ليتلقوا هذه الحقيقة الكبرى..

رباه! أي شرف لـ(منزلة اليقين) أعظم من جعل الشارع لها أعظم مراتب الدين، فوق الإسلام والإيمان! وفي جلسة تعليمية مشهودة بين جبرائيل ومحمد على الله المعالمة ال

على أية حال! هذه المواضع الكثيرة التي يبدئ فيها القرآن ويكرر ويعيد، في منزلة (اليقين)؟! وهذا المجلس الجبرائيلي/المحمدي العظيم الذي جعل فيه اليقين أعلى مراتب الدين، يثير الانتباه فعلاً حول موقع اليقين في دين الله..

فما هو هذا «اليقين» يا ترى؟! وما هي حقيقته؟! وما هي موارده؟! وهل نحن موقنون وبلغنا هذه المنزلة، أم نعانى من ضعف في اليقين؟!

اليقين في حقيقته هو كمال جزم القلب بخبر الله ورسوله، وفراغه من التردد والارتياب والاحتمالات.

اليقين هو أن يصبح (خبر) الله ورسوله كأنه (المعاينة)، فإذا صار الخبر كالمعاينة فقد كشفت سجف اليقين، وارتشفت النبع.

خذ بعض الأمثلة من خبر الله ورسوله على ودعنا نختبر أنفسنا فوق مشرحة اليقين.

أخبرنا الله سبحانه الذي لا أصدق منه حديثاً، ولا أصدق منه حديثاً، ولا أصدق منه قيلاً سبحانه، بقوله: ﴿ وَمَا آنَفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَمْ ﴿ وَمَا آنَفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَمْ ﴾ (١).

فهل نحن حين نمد يدنا بحفنة من دراهم الصدقة ونضعها في يد المسكين يتشبع قلبنا يقيناً بأنها لا تنقص مالنا، بل سيخلفه الله؟! هل نجد في قلوبنا اليقين بهذا الخبر القرآنى؟

ويقول الله سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنَّ مَالَيْ اللَّهِ عَبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدّاعِ إِذَا دَعَالَيْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.

فهل نحن إذا رفعنا أكفّنا ندعو الله ونسأله تمتلئ قلوبنا يقيناً بقرب الله وإجابته، أم نحن ندعو الله باعتباره سلوكاً مطلوباً فقط، لا أنه أعظم الوسائل فعلاً لتحقيق المطلوب؟

بل هناك من يدعو الله على طريقة «إن لم ينفع لم يضر!» والعياذ بالله ..

وأخبرنا الله أصدق القائلين سبحانه عن أن القرآن رقية وشفاء بقوله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

فهل تفور قلوبنا باليقين بخبر الله هذا، فنفزع للرقية كلما أصبنا بالمرض، ونرقي أنفسنا ونحن موقنون بخبر الله أن هذا القرآن شفاء؟

وأخبرنا الله بخيرية هذه الأمة على سائر الأمم، وأنها أحب الأمم إلى الله، كما في قوله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ (٢)، ويقول الله عز وجل: ﴿ وَأَنتُمُ أَلَاّعُلُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٩.

فهل المسلم -حين يقارن هذه الأمة ببقية الأمم التي عتلك إمكانيات مادية- يشمخ قلبه يقيناً بخبر الله بشرف هذه الأمة وخيريتها وعلوها على غيرها، مهما امتلك الأحرون من إمكانيات مادية؟ أم يمور في زوايا القلب شكوك وارتيابات بخبر الله عن خيرية هذه الأمة؟

وشرع الله تأديب الزوجة الناشز بشروط وضوابط وأخلاقيات معروفة في كتب الفقه: ﴿ وَٱلَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ ﴾ (١٠). فَعِظُوهُرَكَ وَٱهْجُرُوهُنَ ﴾ (١٠).

فهل يستعلي القلب بخبر الله ويوقن أن تشريع الله هذا يفوق كل النظريات الغربية في هذا المجال؟ أم ترى القلب يتملص حرجاً من هذه الآية أمام الغربيين؟!

وأخبرنا الله تفصيلاً عن ترصد الشيطان وأفعاله بالإنسان مثل: النزغ، والهمز، والوسوسة، والتزيين، والوعد، والخطوات، والتسويل، والاستحواذ، والأزّ، إلخ.

فهل نعيش حياتنا ونحن موقنون بخبر الله عن حضور الشيطان وترصّده؟

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٣٤.

وأخبرنا الله بوعد عظيم أننا إن آمنا وعملنا صالحاً أن يحقق لنا رسالةً عظيمة وهي قول الله تعالى: ﴿ وَعَدَاللهُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

فهل يفور القلب يقيناً بخبر الله عن هذه الحقيقة السياسية/القرآنية في طريق النهضة؟ وأن الإيمان والعمل الصالح هو الطريق للاستخلاف والتمكين في هذه الأرض؟

هذه مجرد نماذج لخبر الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ (٢)، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾ (٣).

وهذه وعود القرآن التي وعدنا الله إياها: ﴿ وَعْدَ اللَّهِ لَا يَعْدُهُ وَعْدَ اللَّهِ لَا يَعْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُغْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ وَالْأَرْضُ اللَّهُ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>ه) سورة يونس، الآية: ٥٥.

فهل كانت وعود الله لنا سبحانه في القرآن محل جزم وثقة ويقين مطلق في قلوبنا، حاضرة في حياتنا؟ أم هي أشبه بالإيمان البارد الفاتر وهي أشبه بالخاضر الغائب؟

والعلاقة بين (وعد الله) و(عبودية اليقين) ليست مجرد استنباط، بل القرآن ذاته أشار إليها كما قال الله سبحانه: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَاكَ ٱللَّهِ عَقُلُ لَا يُوقِنُونَ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَاكَ ٱللَّهِ عَقُلُ لَا يُوقِنُونَ إِنَّ ﴾ (١).

فهل استطعنا أن نصل لعبودية اليقين، التي هي أعظم مراتب الدين فوق الإسلام والإيمان، فنخرج من قلوبنا كل ذرة احتمال أو ارتياب أو تردد؟

ومن المواقف المحزنة التي يمر بها المؤمن في حياته هي حينما يقارن بين تعظيم الوحي لشأن اليقين وجعله أشرف منازل الدين، وبالمقابل يأتيك من يردد: (لا أحد يملك الحقيقة المطلقة)! برغم أن الحقيقة المطلقة في القرآن أصلاً!

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٦٠.

المؤمنون يجاهدون أنفسهم ليوقنوا، وهؤلاء المساكين يجاهدون أنفسهم ليشكوا!

كلما طالعت تراجم أئمة الدين رأيت تنافسهم في (اليقين)، وإذا رأيت كتابات بعض المتفلسفة رأيت التنافس في الشكوك والارتيابات والحيرة، فشتان بين الفريقين.







# لم نفعلها، وحُسبت علينا!

حين يقف الإنسان في اليوم الآخر، لحظة تسليم الصحائف، والاطلاع على محتوياتها، فإن الإنسان ربما لن يتفاجأ كثيراً من خطايا نفذها فعلاً وقام بها، فهو قد علم مسبقاً بأنه سيراها في صحيفته..

وإنما المفاجأة المذهلة حقاً أن يجد الإنسان في صحيفته خطايا لم يفعلها هو، ومع ذلك يجدها مدونةً في كتاب أعماله، محسوبةً عليه..

ربما يجد الإنسان في صحيفته خطايا لعشرات الأشخاص، بل ربما لمئات الأشخاص، بل ربما لملاين الأشخاص،

وكلها مُجَدُّولة في صحيفة سيئاته، وسيحاسبه الله عليها..

حسناً! من أين جاءته هذه الأعمال التي لم يعملها، وكيف حُسبت عليه خطايا لم يفعلها هو؟

استمع إلى هاتين الأيتين العجيبتين اللتين تكشفان هذه الحقيقة المحيفة: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ الْفِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ اللَّذِينَ يُضِلُّونَهُم ﴾ (١). ﴿ وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِهِمْ ﴾ (١).

يا الله! كم من كلمة نطقنا بها في مجلس من المجالس، وقلنا فيها على الله بغير علم، فتأثر بها أحد الجالسين، فتجرأ على المعصية، فصارت خطيئته في صحائفنا ونحن لا نعلم! وكلما كرر معصيته، تكررت في صحائفنا، يلاحقنا شؤم تلك الجرأة على الشريعة!!

وكم من مقالة أثار فيها كاتب من الكتّاب شبهة شوشت على آلاف القراء، فتساهلوا في ذلك الحكم الشرعي، ونقلوا هم بدورهم تلك الشبهة إلى آلاف أخرين،

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ١٣.

فيأتي ذلك الكاتب يوم القيامة يجرجر في صحيفته خطايا الاف والاف من الناس لا يعرفهم!!

وكم من منتسب للمشيخة مكّنه التغريبيون من فضائياتهم، ليوفر لهم لغة شرعية مشحونة بمضامين غير شرعية، فانخدع به ملايين من العامة، وثقوا في لحيته وعباءته ولحنه بألفاظ تشبه ألفاظ المشايخ، فصار يدفع باتجاه توهين التدين في نفوس الناس، وأوقعهم في شذوذات فقهية وشبهات عقدية كانوا في سلامة منها!!

وقد يظن بعض الناس أن ازدياد عدد المشاهدين لهذا المتصدر يدل على الإنجاز، بل ترى بعضهم يقول: هذا الرجل يسمع له ويشاهده كذا من الناس! ولا يعلم هذا المسكين أن زيادة الأرقام تعني زيادة عدد الضحايا، لا يعلم أن زيادة الأرقام تعني زيادة أوزار المضلّلين التي ربما يحملها يوم القيامة..

والله إن الإنسان إذا جلس مع نفسه، وأخذ يتذكر خطاياه، أدرك أنها كافية أن توبق مستقبله الأخروي، فكيف إذا انضم إلى ذلك أن يحمل فوق ظهره معاصي أشخاص آخرين لا يعرفهم.

والله إن الغبن كل الغبن أن يرى المرء نفسه يوم القيامة يصطلي بنار جهنم لا لمعصية فعلها هو، وإنما يعاقب على معصية فعلها غيره!

إنها مجرد كلمة متهورة في حكم شرعي، استحسنها المرء بذوقه، وغفل عن تبعاتها المفتوحة.

إذا كان الأمر بمثل هذه الخطورة فكيف غفلنا عنه؟! إنه الرين الذي غلف القلوب حتى غفلت عن فظائع وأهوال هي أقرب للمرء من شراك نعله.

أخي الغالي! والله إني لأحب لك ما أحب لنفسي، فيا ليتنا - يا أخي الكريم - إذا أثيرت في مجلس من المجالس مسألة شرعية أن نتلو في أنفسنا قول الله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَمِنَ اللهُ سبحانه: ﴿ وَلِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَمِنَ اللهُ سبحانه: ﴿ وَلَيَحْمِلُونَ لَهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَثْقًا لِلْمِمْ ﴾ (١)، وقول الله سبحانه: ﴿ وَلَيَحْمِلُونَ أَنْقًا لَهُمْ وَأَنْقًا لَا مَّعَ أَثْقًا لِلْمِمْ ﴾ (١).

فيا ليتنا نسلم من معاصينا، فضلاً عن أن نسلم من معاصي الآخرين!

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ١٣.



#### خاتمة

ما سبق كان نظرات وخطرات في بعض معاني الإيمان والتدين التي استعرضها القرآن، وهي تدور حول استحضار الأخرة ولقاء الله، والأحداث التفصيلية التي قصها القرآن عما سيحدث في هذا اليوم القريب القادم، وما وصفه القرآن من قسوة بعض القلوب حتى تتفوق على الصخور، وتعظيم كثير منا لدنياه أكثر من تعظيمه لصلاة الفجر، بل تقديم بعضنا لحظات الترفيه على الصلاة، وبهاء صورة المتهجدين بالليل حين رسمها القرآن، وخطورة استبعاد وقوع النفاق وأنه يقع بأمور نتهاون فيها، وتفخيم القرآن لشأن التسبيح حتى جعل الله العالم من حولنا يعج به،

وغفلة كثير منا عن القوة الساحقة التي يثمرها التوكل، وأثر الحسم والجزم والثقة واليقين بخبر الله ورسوله في صعود المؤمن إلى أعلى مراتب الدين، وأخيراً، العجب من سيئات قد تحسب على المرء وهو لم يفعلها.

وهذه المعاني الإيمانية ليست إلا نماذج يسيرة جداً ما احتواه القرآن بأمثلته وقصصه وبراهينه وتنبيهاته، وفي مطاوي آيات القرآن بحر لا تعرف شواطئه من حقائق التديّن وأسرار العلاقة مع الله سبحانه وتعالى، ودقائق التعامل مع الخالق جل وعلا.

والقارئ الكريم، ليس بعاجز بإذن الله أن يتدبر القرآن وينفع أهله وأصدقاءه بمعاني الإيمان، وحقائق التدين والتنسك، والدروب التي توصل إلى الله سبحانه.

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.



# الفهرس

| مقدمة                                    |
|------------------------------------------|
| ذهول الحقائق                             |
| لحظة فداء                                |
| الإطراق الأخير                           |
| فضل الصخور على القلوبهه                  |
| الساعة الخامسة والسابعة صباحاً           |
| السجود بين السهام                        |
| ألسهر المجهول ٥٥                         |
| هل مجتمعنا خير من مجتمع رسول الله ﷺ ؟١٠٩ |
| الراضونا                                 |
| أقوى الناسم                              |
| كأنك تراههه١                             |
| لم نفعلها، وجُسِبت علينا!                |
| خاتمةخاتمة                               |
| الفهرس                                   |